

# أَفْرِيزْتِي

في عَصْرِ الْأَمِيرِ إِبْرَاهِيمِ الشَّادِيِّ الْأَغَيَّبِ  
قِرَاءَةٌ جَدِيدَةٌ تُكْسِفُ افْتَراءَاتُ دُعَّاعَةِ الْفَاطَمِيِّينَ

الدُّكْتُورُ مُهَمَّدُ وَحْدَةُ حَسَنِي  
أَكَادِيمِيُّونَ الْإِسْلَامِيُّونَ وَالْمُسْهَبَاتُ الْكَافِرُونَ  
سلَكَةُ الْمَرْيَةِ - بِمَدِينَةِ الْمَدِينَةِ الْمُبَارَكَةِ

دار عمار

**مدون الطبع المعنونة  
الطبعة الأولى  
١٤١٧ - ١٩٩٧**

موافقة دائرة المطبوعات والنشر  
رقم الإجازة المُسلسل ١١٨٦ / ١١ / ١٩٩٦

رقم الصنف : ٩٦٤,١

المؤلف ومن هو في حكمه : عمرو حسون

عنوان المصنف : أرقية في مصر الأمير ابراهيم  
الثاني الظاهري : قراءة جديدة

الموضوع الرئيسي : ١ - التاريخ والحضارة  
٢ - الفقير - تاريخ

رقم الإيداع : (١٥٠٦ / ١١ / ١٩٩٦)

بيانات النشر : عمان : دار عمار للنشر

\* تم إعداد بيانات الفهرسة الأولى من قبل دائرة المكتبة الوطنية

دار عمار  
الأردن - عمان - سوق البسترا - قرب الجامع المسني  
ص.ب ٩٣٦٩١ - هاتف ٦٣٢٧٧٢ - فاكس ٦٣٢٧٧٣

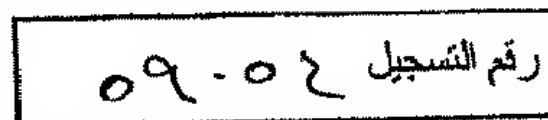
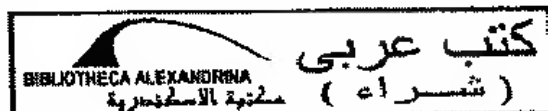
**الطبعون**

جمعية عمال المطابع التعاونية  
هاتف ٢ - ٦٣٢٧٧١ - فاكس ٦٣٢٧٧٣  
ص.ب ٨٠٧ - عمان ١١١١١ الأردن

# أَفْرِيزْ تَكْيِفْتَنْ

في عَصْرِ الْأَمِيرِ إِبْرَاهِيمَ الثَّانِي الْأَعْلَى  
قِرْأَةُ جَدِيدَةٍ تَكْسِيفُ افْتَرَاءَاتِ دُعَاءِ الْفَاطَمِيَّينَ

الدَّكْتُورُ مُحَمَّدُ وَحْيَ حَسَينٌ  
أَكَادِيمِيُّ الْإِسْلَامِيُّ وَالْمُصَارُقُ الْمُسَاعِدُ  
كُلِّيَّةُ التَّرْتِيْبِ - جَامِعَةُ بَارِيِّ بَارِيِّ



دار عمار



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

### مقدمة

الحمدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى الْبَشِيرِ النَّذِيرِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، نَبِيِّ الْهَلْدَى وَالرَّحْمَةِ، وَبَعْدَ.

فَإِنَّ الْمُتَّبِعَ لِمُسْيِرَةِ التَّارِيخِ، يَلَاحِظُ دُونَ كَبِيرٍ عَنِّي، أَنَّ مِنْ بَيْنِ مَنْ أَسْهَمُوا بِنَصْبِهِ وَأَفْرَغُوا فِي صُنْعِ تَارِيخِ الْأَمْمَ وَالشَّعُوبِ، مَنْ لَمْ يَتَالِوا حَقَّهُمْ مِنَ التَّقْدِيرِ وَالتَّكْرِيمِ، وَمِنْهُمْ مَنْ وَقَعَ ضَحْيَةً ظَلِيمٍ مُتَعَقِّدًا نَتْيَاجَةً لِظَّرْوَفِ مُعِينَةٍ مَرَّتْ بِهِ، لَمْ يَكُنْ لَهُ فِيهَا خِيَارٌ، فَامْتَدَتْ يَدُ الْعَبْثِ الظَّالِمَةِ إِلَى سِيرَتِهِ، فَشَوَّهَتْهَا إِلَى حَدٍّ كَادَ يُخْفِي الْحَقِيقَةَ وَيُطْمِسُ مَعَالِمَهَا.

وَكَانَ مِنْ بَيْنِ هُؤُلَاءِ الَّذِينَ ظَلَمُوا زُورًا وَبِهَتَانًا، أَحَدُ الْبَارِزِينَ مِنْ حُكَّامِ الْعَرَبِ وَالْمُسْلِمِينَ، وَهُوَ الْأَمْرَى إِبْرَاهِيمُ الثَّانِي الْأَغْلَبِيُّ، الَّذِي يُعْتَدُ مِنْ أَعْظَمِ حُكَّامِ دُولَةِ الْأَغَالَةِ الَّتِي قَاتَمَتْ فِي إِفْرِيقِيَّةِ فِي أَوَّلِهِنَّ قَرْنِ الثَّانِي لِلْهِجَرَةِ (مَطْلَعِ الْقَرْنِ التَّاسِعِ لِلْمُعْيَلَادِ)، وَامْتَدَّ عَهْدُهَا إِلَى مَا يَزِيدُ عَنِ الْقَرْنِ سِتِّ قَضَى عَلَيْهَا الْفَاطِمِيُّونَ وَأَقَامُوا دُولَتَهُمْ عَلَى آنِقاَضِهَا.

وَقَدْ حَفَظَ لَنَا التَّارِيخُ الْعَدِيدُ مِنْ مَآثِرٍ وَمَفَاقِرٍ هَذِهِ الدُّولَةِ الَّتِي وَقَتَتْ ثُصَارَعُ الْقُوَّى الْمُعَادِيَةِ فِي الدَّاخِلِ وَالْخَارِجِ، وَتَبَيَّنَ بِيَدِهِ، وَتَدَافَعَ بِالْيَدِ الْأُخْرَى عَنِ مَا حَقَقَتْ مِنْ إِنْجَازَاتِهِ، وَأَعَادَتْ الْهُدُوَّةَ وَالْاسْتِقرارَ إِلَى مَعْظَمِ أُرْجَاءِ الْمَغْرِبِ الْعَرَبِيِّ الَّذِي كَانَ قَدْ سَادَهُ الْاِضْطَرَابُ مِنْ أَوَّلِهِنَّ عَصْرِ الْأَمْوَى، وَازْدَادَتْ حِدْثَتِهِ فِي مَطْلَعِ الْعَصْرِ الْعَبَاسِيِّ حَتَّى أَفْضَلَ مَضْجَعٍ

## الخلفاء العباسين الأول.

كما كان لها دور كبير في الحفاظ على عروبة المغرب وحماية منجزات حركة الفتوحات العربية الإسلامية في نواحيه، وترسيخ أركان الإسلام في ربوغه، والإبقاء عليه نقيةً من البدع، بعد أن أصبح المغرب تربة صالحة لها منذ أواخر العصر الأموي لبعده عن مركز الخلافة، ثم المضي قدماً في التبشير بهذا الدين الحنيف، وإيصال نوره إلى الشعوب الأوروبية التي كانت ترثُ تحت وطأة ظلمة العصور الوسطى باستثناء حركة الفتوحات التي كانت قد فترت في الغرب، ثم الوقوف في وجه العدوين اللذدين للإسلام والمسلمين، الإمبراطورية البيزنطية، والحركة الصليبية، اللذين كانوا يعملان بكل ما أوتيا من قوة للفضاء على الإسلام في المغرب العربي، وإعادته إلى حظيرة المسيحية.

كان الأمير إبراهيم الثاني الحاكم التاسع من حكام هذه الدولة الأحد عشر، وقد تولى الحكم في وقت كان فيه الضعف قد سرى في جسده، وتطرق الفساد إلى أجهزتها، فاختلت أوضاعها، فحارب هذا الفساد بكافة أشكاله، وأشاع العدل والطمأنينة، وأعاد الأمن والاستقرار إلى البلاد، وبعث في الدولة روحًا جديدة بما قام به من إصلاحات شملت مختلف الأصعدة، فسطعت بجهوده شمس نهضة شاملة في إفريقيا كما يظهر ذلك بوضوح في هذه الدراسة.

ويبدأ من أن ترفعه أعماله الجليلة هذه إلى مصاف حكام العرب والمسلمين العظام، إذا به يتعرض لحملة ظالمة من النقد اللاذع والتشويه المتعمد شنّها عليه دعاة الدولة الفاطمية، ومنْ كان في خدمتها من المؤرّخين، وحتى من نقل عنهم من المؤرّخين اللاحقين، ليس للذِّنب جناه، وإنما لأن حظه العاشر شاء أن يشهد عهده وصول أبي عبدالله الشيعي

داعية الفاطميين الأكبر إلى إفريقيا، والعمل متلذذ على الدعوة للفاطميين، فاستهلَّ نشاطه بنشر المزاعم والأباطيل التي تشهو هذا الأمير في نظر رعاياه لإثارتهم ضده وتأليفهم عليه، وبالتالي اجتذابهم لدعوته، وسار بقية دعوة الفاطميين على نهجه في شُنْ هذه الحرب الدعائية المجازفة.

ولكن الحقيقة مهما لفها الضباب، وأسدلت عليها الستائر والحجب لإنفافاتها، لا بد لها من أن تظهر، وإن طال عليها الزمن، وهو ما حاولته في هذه الدراسة التي كنت قد أعددتها أصلًا كبحث لينشر في إحدى المجالس العلمية وليس في كتاب مستقل، أقول: حاولت أن أصل فيها إلى الحقيقة التاريخية دون تعصب أو تحيز، فبدأتها بدراسة جهود هذا الأمير في مختلف الاتجاهات، وختمتها بتقييم شخصيته كما بدت لي في ضوء مقابلة الروايات التي أوردتها مختلف المصادر التاريخية التي تعرضت لسيرته.

والله ولي التوفيق

د. سلوح حسين

## مدخل تاريخي :

إفريقية بعدها التاريخي (تونس)، زمرة الغرب الإسلامي، وواسطة عقد أقطار المغرب العربي، قطعة من الجنة هي، لم يَعُدْ الحقيقة منْ وصفها بالخضرة، فمروجها تمتد وتمتد كبساط سندس لا نهائي حتى تعلق ذهب الشطوط في انسجام نادر المثيل، ونسماتها الرقيقة المثلثة بأريح الزهور تداعب أفنان مغانيها بحنو فتيمٍ معها كقدود العور، وتبعث النسمة في الطيور فتنطلق مترددة في تسبيح متواصل شاكرة الخالق جل جلاله على ما وهب، ولجين جداولها الرقراقة ينساب عازفاً على دُرّ حصانها لحتاً خالداً أعدب من أنقام الأوقار، وبحرها الازوري يصافح شطآنها الحالمة في موعدة فيغرقان معاً في انسجام أبيدي يسترجعان ما شهداه من حوادث على عَرَّ العصور، وجبالها الشماء التي تلثم السحب جيبيها في إجلال وإكبار تقف شامخة وتأبى كأهلها الاتحاء للعواطف في كبريات، تتداخل الألوان في ريوتها وتمازج في تناسق فريد فتشكل لوحةً فنية رائعة.

وأينما سار العز في جنباتها صافح بصره آثار الأول، فيجول في خاطره ماضيها العريق الموجل في القدم، مقر امبراطوريات كانت، ومطعم غزاة، ومحط أنظار فاتحين، من فنيقيين، وقرطاجيين، ورومان، ووندال، وبيزنطيين، تعاقبوا على أرضها، موجات منهم أنت وانحرست، لفظت الغزاة الدخلاء واحتضنت المسالعين، وبقيت أيةً معطاء تمتد يدها بالخير في مختلف الاتجاهات، وتشارك في بناء صرح حضارة البشرية بدورٍ فعال،

وتسهم في خير الإنسان بتصيب وافر.

حتى كان الفتح الإسلامي، فانتظمت في سلك البلاد التي أظللها الإسلام بظله، ومع أن استقرار هذا الفتح فيها استغرق مدة طويلة نسبياً إذا ما قورنت بالعديد من أقطار العالم الإسلامي نتيجة لمقاومة البيزنطيين أولاً، ثم لمؤامراتهم التي كانوا ينسجونها مع عملائهم فيها لاستمرار هذه المقاومة، إذ صعب عليهم فقدانها لأنها كانت في نظرهم إحدى كبريات الجواهر في تاج إمبراطورهم، إلا أنها منذ ذلك الاستقرار أصبحت مقر قيادة المغرب الإسلامي، تخرج منها جيوش الفتح لنشر رسالة الإسلام في أوروبا.

وكان من الطبيعي ما دام هذا هو وضعها أن تصبح من أكثر بلاد الإسلام تأثيراً بمحاجيات الأمور في مركز الخلافة، فنظراً لإمكانياتها الراوفة وقدراتها الكبيرة، ويعدها نسبياً عن هذا المركز، وقرب عهد أهلها في الإسلام، أصبحت تربة صالحة للدعوات المناوئة للمخلافة، فتعددت فيها الأهواء والأحزاب والمعادن، وبالتالي كثرت فيها المشاكل والفتن والحركات الانفصالية منذ أواخر العصر الأموي، وزاد في حدة هذه الحركات بعد ذلك انشغال خلفاء بنى العباس الأول عن الغرب بما واجهوه من متابع في الشرق، الأمر الذي أبقى الوضع فيها يميل إلى عدم الاستقرار بالرغم من أن أولئك الخلفاء كانوا يتخيرون ولاتها من بين أكفاء رجالات دولتهم كالأمراء المهابة وهرثمة بن أعين ونظرائهم، إلى أنه أستد الرشيد ولايتها لإبراهيم بن الأغلب التميمي سنة ١٨٤هـ/٨٠٠م فبدأ فيها مذ ذلك عهد جديد.

كان إبراهيم بن الأغلب يتمتع بشخصية قوية، وكفاءة إدارية عالية، وثقافة ممتازة، فضلاً عن خبرة واسعة في شؤون إفريقيا، فانعكس كل ذلك

على ولاته، فتتبع مثيري الفتن والفساد وقضى عليهم، ووضع الحلول للمشاكل التي استعانت على من سبقة، وامتدت يده بالإصلاح إلى مواضع الفسق والاختلال فاستفامت، وبعد أن مهد الأمور استأنف حركة الجهاد التي كانت قد فترت، ودفع بالحركة الحضارية فيها خطوات واسعة إلى الأمام، وبذلك أرسى قواعد دولة فتية تأخذ بأسباب القوة والرقي توارث حكمها بنوه وأحفاده من بعده.

وسار خلفاؤه على نهجه في بذل جهودهم في هذا الاتجاه، مما جعل الدولة الأغلبية تحتل صفة مشيرة في تاريخ الإسلام وأمجاده في العصور الوسطى، فقد سجل شعب إفريقيا في عهدها الذي زاد عن القرن (ستة ١٨٤هـ - ٢٩٦هـ / ٨٠٠م - ٩٠٩م) صفحة خالدة في تاريخ الجهاد والفتحات الإسلامية، وأسهم بتصنيع وافر في صنع الحضارة العربية الإسلامية ونشرها في الغرب الأوروبي، فكان أثراها في كلا الاتجاهين أعمق بكثير من أثر الدول المعاصرة لها في المغرب العربي، كدولة الأشراف الأدراسة في المغرب الأقصى ودولتي الخوارج المدارية (الصفرية) في جنوبه، والرستمية (الإباشية) في المغرب الأوسط.

ويكفي هذه الدولة فخراً أنها كانت هي التي استأثرت بشرف فتح جزيرة صقلية، ويندرت فيها مئذنة بذرة الحضارة العربية الإسلامية المباركة، وتعهنتها بالعناية والرعاية حتى اشتد مذاقها ثم آتت أكلها مما جعل من تلك الجزيرة مركزاً هاماً من مراكز هذه الحضارة، بل وأهم معبر لها إلى غرب أوروبا بعد الأندلس، وأما أرض إفريقيا نفسها فقد شهدت في ذلك العصر نهضة فكرية وعلمية وأدبية و عمرانية وفنية واقتصادية واسعة النطاق، هي في حقيقة الأمر جزء هام من النهضة الإسلامية الشاملة التي ازدهرت في ربوع العالم الإسلامي في القرن الثالث الهجري (التاسع الميلادي).

وقد ساعد على هذه النهضة عوامل عديدة، أهمها أصالة الحضارة ورسوخها في إفريقيا وعمق جذورها فيها، وقدرات شعبها وطاقاته الكبيرة المتعددة، وموقعها الجغرافي الهام الذي سهل لها الاتصال بغيرها في كافة الاتجاهات سلماً وحرباً لا سيما بالمراکز الحضارية على مر العصور، وكثرة خيراتها وطيب أرضها واعتدال مناخها، ثم الاهتمام البالغ لأمرائها الأغالبة ودون استثناء برعاية هذه النهضة على قدر ما واتت الظروف كلاً منهم، فشجعوا العلماء والأدباء المتواجدلين في دولتهم أو النازحين إليها بشتى الوسائل والأساليب.

ومن بين أمراء الأغالبة كان الأمير إبراهيم الثاني أكثرهم اهتماماً بالنهوض بالحركة الحضارية في إفريقيا وأعمقهم أثراً فيها، فبالرغم من الأخطار والمشاكل التي واجهها طوال سنته حكمه، بذل من المجهود في هذا الاتجاه، ما جعل هذه الحركة تنتقل نقلة كبيرة تيز فيها نظيراتها ليس في المغرب الإسلامي فحسب، وإنما أيضاً في بعض أقطار المشرق، إلى حد أن عاصمته غدت صورة مصغرة لبغداد حاضرة الدنيا آنذاك، وما يوضح أهمية هذه النقلة ويلقي مزيداً من الضوء على أبعادها أنها تمت بعد فترة ركود ملحوظ هي عهد سلفه أبي الغانم من ناحية، وأنها حدثت في وقت تعددت فيه المراكز الحضارية في شرق العالم الإسلامي وغيره، وليس ذلك فحسب، وإنما تعددت في القطر الواحد، ثم منافسة كل منها للمراكز الأخرى على مكانة الصدارة، مما يؤكد أنه لو لا ضخامة هذه الجهود لما تمكنت إفريقيا من الوصول إلى المكانة السامية التي تبوأتها بين هذه المراكز من ناحية ثانية.

وقد قام بالمقابل بجهود سياسية وإدارية وعسكرية كبيرة لا تقل أهمية عن جهوده في النهوض بالحركة الثقافية، والتي تمكّن بها من إنقاذ الدولة

الأغلبية من الأخطار الداخلية والخارجية التي أحدثت بها وكادت أن تقضي عليها أكثر من مرة، فمنتها بذلك عمراً جديداً، كما أنه وفر لها ما كانت بحاجة ماسة إليه من الأمن والاستقرار، اللذين لولاهما لما كتب لجهوده الحضارية النجاح؛ وكلما هذين الأمرين يؤديان بنا إلى ضرورة التعرض لعهده بمزيد من البحث والدراسة لالقاء قدر من الضوء على جوانب منه نرى أنها لم تحظ بما تستحقه من عناء الباحثين.

### اعتلاء إبراهيم سدة الحكم :

تولى الأمير إبراهيم الثاني الحكم، والذي عرف في التاريخ بالأصغر تمييزاً له عن جده إبراهيم بن الأغلب مؤسس الدولة الأغلبية، في جمادى الأولى سنة ٢٦١هـ / ٨٧٤م خلفاً لأنجيه محمد بن أحمد الملقب بأبي الغرانيق، فكان الحاكم التاسع من حكام هذه الدولة الأحد عشر، وتقييد الروايات التاريخية أن الدولة الأغلبية كانت وقتئذ قد أرهقتها المتابعة سواء في الداخل أو في الخارج، وتردت أوضاعها إلى حد بات ينذر بالخطر، وكان لأبي الغرانيق اليد الطولى في ذلك لأنفاسه في اللهو والشراب والصيد وانشغاله بها عن أمور الدولة، فانتقضت عليه بعض الأقاليم مثل إقليم الزاب المتاخم للرسمين الذي شهد اضطرابات خطيرة خاصة بعد انتصار قبائل البربر المتمردة في بلاد هوارة على قائله أبي خفاجة محمد بن إسماعيل الذي كان قد أرسله إلى ذلك الإقليم على رأس جيش كبير لإعادة الاستقرار إلى ريوخه، وليس ذلك فحسب، وإنما نتيجة لذلك الانتصار بدأ خطير الاضطراب يهدد التواحي المجاورة.

وكانت صقلية وما يتبعها من أراضي أوروبية تشهد وقتئذ أيضاً فتنة كبيرة بين العرب والبربر، مما أضعف موقف المسلمين فيها وشغلهم عن عدوهم الذي أخذ يستجمع قواه ويتأهب للانقضاض عليهم، أي أن ذلك لم يؤد

إلى خبو جذوة الجهاد في جنوب غرب أوروبا فحسب، وإنما يهدد الوجود الإسلامي ذاته في تلك المنطقة.

واحتمم الخلاف في إفريقيا ذاتها بين فقهاء المالكية الذين كانوا يمثلون الغالبية العظمى من علمائها ومركزهم الرئيسي القيروان بطبيعة الحال، والأحناف الذين كانوا قلة إلا أنهم يتمتعون بدعم الدولة التي اتخلت من الحنفية مذهبها رسمياً لها أسوة بدار الخلافة، وزاد في هذا الخلاف موقف الفريقين من مقوله المعتزلة بخلق القرآن، ثم لم يلبث أن دب الخلاف بين تلاميذ الإمام سحنون من المالكية على مسألة الإيمان نتيجة لتأثير نظريات المعتزلة، وهكذا انقسم المالكية على أنفسهم إلى حزبين متنافسين (المحمدية أو السحنونية) نسبة إلى محمد بن سحنون الذي تزعمه (والعبدوسية) نسبة لابن عبدوس، وانبرى كل منهما للدفاع عن موقفه ويأخذ على الآخر العاذد مما جعل هذا الخلاف يتطور إلى نزاع أكثر من مرة<sup>(١)</sup> لا يتوقف عند المنازرة والجدل الفكري بل يدخل العامة طرفاً فيه بين مؤيد ومعارض.

وخللت خزانة الدولة من الأموال بسبب إسراف أبي الغرانيق في العطايا والإنفاق على ملذاته، دون أن يهتم بتثمينة موارد الدولة سواء بتشجيع التجارة والصناعة والزراعة لزيادة الخراج والعشور المتحصله منها فضلاً عن مورد الغنائم لفتور حركة الجهاد، وقد بلغ من إسرافه أنه بسبب هوايته للصيد لقب بأبي الغرانيق لأنه كان يهوى صيد هذا النوع من الطيور، بنس قصراً في موضع السهليين خصيصاً ليخرج منه لصيدها أنفق فيه ثلاثين ألف

---

(١) انظر د. زغلول عبد الحميد: تاريخ المغرب العربي، ج ٢ ص ١٠٨ وما بعدها، كذلك القاضي عياض: ترجم أغلبية مستخرجة من المدارك، تحقيق د. محمد الطالبي ص ١٨٤-١٨٥، الد ragazzi: معالم الإيمان ج ٢ ص ١٣٩ وما بعدها.

مشقال من الذهب<sup>(١)</sup>، وهو مبلغ عظيم بالنسبة لقيمة العملة في ذلك العصر، وعكّذا بدد الأموال حتى أن الأمير إبراهيم حينما تولى الحكم لم يجد هو ولخونه في بيت المال شيئاً يذكر<sup>(٢)</sup>.

ومما زاد في سوء الوضع آنذاك، إصابةه بمرض عضال عانى منه مدة طويلة قبيل وفاته حتى لقب بالمبيت<sup>(٣)</sup>، فضلاً عن انتشار مجاعة كبيرة في سنة ٨٧٣هـ / ١٤٦٠م أي قبل وفاته كانت من السوء والخطورة بحيث عمت المغرب العربي بل والمشرق أيضاً، وأعقبها انتشار طاعون جارف أودى بحياة آلاف البشر<sup>(٤)</sup>، فكان لا بد في ظل هذه الأوضاع أن يختل الأمن، وينأى الاستقرار وتضطرب البلاد، ويكثر اللصوص وقطعان الطريق، ويتشير الفساد ليس في طول البلاد وعرضها فحسب، وإنما يتسرّب أيضاً إلى أجهزة الدولة، وفي ذلك يقول ابن خلدون واصفاً عهد أبي الغرانيق: (وكان في أيامه حروب وفتنة)<sup>(٥)</sup>.

وكان العالم الإسلامي في ذلك العصر قد فقد وحدته السياسية، وتمزق إلى دول متعددة، منها ما قام على دعوات مناهضة للخلافة العباسية وبالتالي كانت مناوية لها مثل دولة الأشراف الأدارسة ودولتي الخوارج الأباشية والصفوية في المغرب العربي فضلاً عن دولة الأمويين التي قامت قبل ذلك في الأندلس، ومنها ما أنشأها موسسوها بحد سيفهم، ولم يعد

(١) ابن عذاري: البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب ج ١ ص ١١٦.

(٢) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١١٤.

(٣) د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١١٢.

(٤) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١١٦.

(٥) ابن خلدون: العبر ج ٤ ص ٢٠١، انظر كذلك ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١١٥.

يربطها بالخلافة العباسية إلا تبعية اسمية، مثل الدولة الأغلبية نفسها في إفريقية، والدولة الطولونية في مصر وجزء من بلاد الشام، وأما الخلافة العباسية ذاتها فكانت قد دخلت في طور الاضمحلال في ظل نفوذ الأتراك، وحكام هكذا شأنهم اعتمدوا القوة في تأسيس دولتهم وفي إدارتها، لم يكن يردعهم عن الاعتداء على جيرانهم لتوسيع دولتهم تلك إلا القوة العسكرية.

وعلى ذلك، فإن دولة الأغالبة كانت محاطة بالخصوم الذين لم يتورعوا عن مهاجمتها إذا ما لمسوا فيها ضعفاً، لاسيما وأن قوة هؤلاء كانت وقتئذ آخذة في الازدياد، فدولة الرستميين كانت قد استردت عافيتها وازدهارها في عهد خليفتها (أفلح بن عبد الوهاب) (سنة ١٩٨هـ - ٧٨٤م - ٨٦١م)، وواصلت مسيرتها في هذا الاتجاه في عهد ابنه أبي بكر (سنة ٢٤٧هـ - ٨٦١م / ٢٦٠هـ - ٨٧٣م)، وحفيده أبي البقظان محمد بن أفلح (٢٦٠هـ - ٢٨١هـ / ٨٧٣م - ٨٩٤م) بالرغم من بعض المعوقات الداخلية، وتندعمت أركان دولة أحمد بن طولون (سنة ٢٥٤هـ - ٢٧٠هـ / ٨٦٨م - ٨٨٤م) في مصر والشام وليس ذلك فحسب، بل كان مما زاد الوضع سوءاً بالنسبة للدولة الأغلبية هو أن الدولة البيزنطية الطامنة في صقلية وما يتبعها من أراضٍ أوروبية كانت تمر وقتئذ بفترة صحوة في ظل الأسرة المقدونية.

ونظراً لهذه الأسباب، كان الوضع يستدعي وجود رجل قوي في الحكم، يقود سفينته إفريقية إلى بر الأمان، ويبدو أن أهل القبروان بالذات كانوا يدركون تلك المخاطر، لذلك رفضوا تنصيب أبي عقال بن أبي الغرانيق أميراً عليهم خليفة لأبيه الذي كان قد أوصى له بالحكم من بعده لصغر سنه، وتوجهوا للأمير إبراهيم الذي كان وقتئذ والياً عليهم لأنبيه

(الحسن سيرته وعده)<sup>(١)</sup>، طالبين منه أن يخلع ابن أخيه الطفل ويتولى الإمارة بدلاً منه، فرفض ذلك تحرجاً من غصب ابن أخيه حقه، ومن العهود والمواثيق التي كان قد قطعها على نفسه لأن أخيه بأن لا ينزع ابنته الأمر، ولكن أهل القيروان ما زالوا به يراجعونه ويلمحون عليه ويشرون عليه بالخرج للتحلل من تلك العهود حتى قبل، فنهضوا معه إلى العباسية مقر الإمارة وقتلت وأدخلوه داره عنوة بعد أن تغلبوا على الحرس وبايعوه بالإمارة.

ويصور لنا ابن عذاري ما دار بينه وبينهم وقتلت بقوله: (فلما مات أبو الغرانيق، أتى أهل القيروان إلى إبراهيم بن أحمد، وهو إذ ذاك وال على القيروان، فقالوا له: «قم، فادخل القصر»<sup>(٢)</sup>، فأنت الأمير؟» وكان إبراهيم قد أحسن السيرة فيهم، فقال لهم: «قد علمتم أن أخي قد حقد البيعة لابنه، واستحلفتني خمسين يميناً ألا أنازع ولده ولا أدخل قصره». فقالوا له: «تكون أميراً في دارك بالقصر القديم، ولا تنازع ولدك؟» فنحن كارهون لولايته ومباعون لك؟ وليس في أعنافنا له بيته؟» فركب من القيروان، ومعه أكثر أهلها، فشاربوا أهل القصر حتى دخل إبراهيم داره، فبايعه مشايخ أهل إفريقية ووجوهاً، وبايعه جماعة بني الأغلب<sup>(٣)</sup>، ويردد كل من ابن الأثير<sup>(٤)</sup>، وابن خلدون<sup>(٥)</sup>، ولسان الدين بن الخطيب<sup>(٦)</sup> رواية

(١) ابن الأثير: الكامل في التاريخ ج ٢ ص ٥، حوادث سنة ٢٦١ هـ.

(٢) المقصود بالقصر هنا هو قصر مدينة العباسية القرية من القيروان، مقر أمراء الأخلية وقتلت.

(٣) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١١٦.

(٤) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٢ ص ٥.

(٥) ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٣.

(٦) ابن الخطيب: أعمال الإعلام، القسم الثالث ص ٢٧.

مشابه لهذه الرواية عن كيفية وصوله للحكم.

### إفريقية في ظل عهد جديد:

وهكذا آلت الإمارة لإبراهيم بن أحمد برغبة شعبية كما يستفاد من هذه الروايات، دون سعي منه أو تدبير، وقد حكم ما يزيد عن الشانية وعشرين عاما (ستة ٢٦١هـ - ٢٨٩هـ / ٨٧٥م - ٩٠٢م)، وهي أطول عهود أمراء الأغالبة، وما يلاحظه الباحث، أنه بالرغم من بعض المعوقات فإن هذا العهد كان بعثاً جديداً لطاقات إفريقية بعد خبو طويل، إذ استأنفت خلاله عجلة الحياة دورتها بقوة ونشاط، مما جعله يتميز عن غيره من عهود باقي الأمراء من آل بيته، بما ظهر فيه من نهضة شاملة في شتى الاتجاهات، مما يجعلنا لا ننعد الحقيقة إذا قلنا أنه كان العصر الذهبي للحركة الحضارية في إفريقية الأغلبية فضلاً عن الأعمال الجليلة الأخرى التي تمت فيه.

وقد وضع الأمير إبراهيم نصب عينيه طوال مدة حكمه، الحفاظ على سلامته دولته وتطويرها وبث روح التجديد فيها لتدعمها أركانها ومدها بكل أسباب الرقي والتقدم، والعمل على أمن رعيته واستقرارها ورفاهيتها بكل ما أوتي من قدرات، ومع أنه لقي في سبيل ذلك معارضة قوية من كافة القوى التي تضررت مصالحها بأعماله الإصلاحية، إلا أن ذلك لم يزده إلا عزماً وتصميماً على المضي قدماً في تنفيذها، ويبدو أنه اتبع أول سياسة اللين والحسنى، ولما لم تود تلك السياسة إلى النتيجة التي كان ينشدها، وجد في الحزم الذي كان يصل أحياناً إلى حد العنف والقسوة وسيلة أفضل فاتبعها.

وللتوضيح أبعاد هذه الصورة، نرى أنه لا بد من التعرض بaimجاز لما

واجهه الأمير إبراهيم من مشاكل ومتاعب داخلية وخارجية خلال سني حكمه، تكالبت عليه حتى عصفت بدولته أكثر من مرة، والتي كان لها بلا شك أثراًها القوي على جهوده، فجعلته يجد وكأنه يبني يد ويدافع باليد الأخرى عما بناء، وهو جهد ضخم لا يقدر على بلله والنهوض بأعبائه إلا عظماء الرجال الذين يصنعون التاريخ.

### متاعب إبراهيم الثاني:

كان على الأمير إبراهيم أن يعمل أولاً قبل كل شيء على إزالة آثار المجاعة والوباء اللذين أظلا إقريقياً قبيل توليه الحكم، فقد كانوا من المحددة بحيث أصابا اقتصادها بضرر كبير فضلاً عن الأمراض الاجتماعية تركاماً، فكان رفقه بالرغبة ومحاربته أهل البغى والفساد، ونشره العدل كما سيأتي ذكره هو العلاج الفعال لهذا الموضوع، والذي يسبقه لم يلبث الناس أن تجاوزوا هذه المحنة.

وفي سنة ٢٦٤هـ / ١٨٧٧م أي بعد توليه الحكم بستة تقل عن الثلاث سنوات، واجه ثورة خطيرة هي ثورة موالى الأغالبة في القصر القديم (العباسية) المقر السابق لأمراء الأغالبة إنما انتقاله مع خواصه ودواعين دولته إلى عاصمته الجديدة (رقادة) كما سيذكر في موضعه، والذين ساءهم على ما يبذلو هذا الانتقال، فسرت بينهم روح التدمير، وسرعان ما تحول هذا التدمير إلى تمرد، مما جعل الأمير يسارع إلى معالجته، فقبض على زعيم المتمردين وهو فقي صقلي يسمى مطروحاً (ابن أم بادر) ومن المرجح أن يكون قد أمر بإعدامه، فغضب هؤلاء الموالي الذين كانوا جميعاً من الجندي الصقالبة، وأعلنوا العصيان في انتفاضة خطيرة، وليس ذلك فحسب، وإنما أخذوا يعيشون الفساد حتى قطعوا الساقية بين القิروان ورقادة، ومع أن أهل القิروان كانوا هم الذين خرجوا لقتالهم في عدد غير دفاعاً عن

مصالحهم، وانتصروا عليهم حتى اضطروهم للاستسلام على الأمان، إلا أنه كان لا بد للأمير من فرض هيبة الدولة لينعم الجميع في ظلها بالأمن والاستقرار بدلاً من تصارع فئات الرعية الذي يؤدي حتماً إلى خراب البلاد، فقبض على العديد من المتمردين، وقتل بعضهم وسجن بعضاً آخر، كما نفى فريقاً منهم إلى صقلية، وبذلك عاد الأمن إلى نصابه<sup>(١)</sup>.

وفي العام التالي (سنة ٢٦٥هـ / ٨٧٨م) دهمه خطر جديد آت من الشرق هو هجوم العباس بن أحمد طولون على الإقليم الشرقي من دولته، والذي كان قد ترك مصر إلى برقة مغاضباً لوالده وفي نيته تأسيس إمارة له فيها ويضيف ما يمكن إضافته إليها من أراضي الدولة الأغليبية، وعلى ذلك، ما كاد يحكم سيطرته على برقة حتى زحف بجيشه نحو طرابلس، الأمر الذي جعل الأمير إبراهيم يسارع إلى إرسال قائداته أحمد بن قرهب - أخي الحاجب محمد بن قرهب - في (١٦٠٠) فارس جريدة عاجلة لملaqueة الطولوني ومشاغله ريشما يفرغ هو من إعداد القوات الكافية لمواجهة هذا الخطر.

ولم تصمد هذه الجريدة أمام الطولونيين حينما التقى الجمعان في وادي ورداسة بالقرب من لبده، فانهزمت إلى طرابلس، مما جعل العباس يحتل لبده ويواصل زحفه إلى طرابلس التي تحصن فيها ابن قرهب ويحاصرها<sup>(٢)</sup> واستنجد ابن قرهب بالأمير إبراهيم، فأرسل إليه نجدة مستعجلة أخرى، في حين أخذ هو يستعد للزحف بالجيش الرئيسي، وتقول بعض المصادر أنه

(١) انظر عن ذلك التوري: نهاية الارب ج ٢٢ ورقة ١١٨، كذلك ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١١٧، د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١١٩.

(٢) انظر ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٣.

حين لم يجد لديه من المال لإعداد الجيش بعد أن كان استنفذه أبو الغرانيق كما تقدم ذكره، اضطر إلى سك حلبي نسائه دنانير<sup>(١)</sup> لهذا الغرض، وتنكشف هذه الغمة عن الأمير بتدخل إلياس بن منصور زعيم أباضية نفوسه الذي استنجد به أهل طرابلس، فخف بجموعه لنجدتهم مما اضطر العباس لفك الحصار عن المدينة والانسحاب إلى برقة ثم العودة منها إلى مصر بعد تهديد للدولة الأغليبية دام أكثر من عامين<sup>(٢)</sup>.

وصاحب التهديد الطولوني مشكلة ثانية واجهت الأمير إبراهيم هي قحط عظيم جديد أصيبت به إفريقيا في عام ٢٦٦هـ / ١٨٧٩، وكانت آثار القحط الأول بالكاد قد محيت، إذ يقول ابن عذاري في حوادث هذه السنة: وفيها (كان القحط العظيم والغلاء المفرط يا فريقي)<sup>(٣)</sup>، مما أجهد الناس بما أصحابهم من مجاعة حمت مختلف فئاتهم حتى أكلوا الجلود والجيف، وبما نقشى بينهم من الأمراض والأوبئة التي كثيرة ما تتبع المجتمعات، الأمر الذي اضطر العديد منهم إلى مغادرة البلاد وبصمة خاصة إلى صقلية ريثما تنكشف هذه الغمة.

وما كاد الأمير إبراهيم يلتقط أنفاسه من هذه المشاكل والأخطر، حتى نشب ثورة عارمة في إقليم الزاب أشعاعتها قبائل وزداجه وهوارة ولواثة، فسرح إليها جيشاً بقيادة ابن قرحب، الذي اشتباك مع الثوار في أكثر من

(١) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١١٩.

(٢) انظر ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١١٩، ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٣، ابن الأثير: المصدر السابق ج ١ ص ٢١، د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١٢٠ وما بعدها.

(٣) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١١٧، انظر كذلك د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٢٢٦.

موقعة وحقق عدة انتصارات، إلى أن كبا به جراؤه في معركة مع اللواتين فلحق هؤلاء به وقتلوه، فتفرق جنده لاثنين بالفرار، فكان أن أرسل الأمير ابنه عبد الله على رأس جيش كبير تمكّن بعد معارك طاحنة من إخماد هذه الثورة في سنة ٢٦٩هـ / ٨٨٢م وإعادة الهدوء إلى ذلك الإقليم بعد استنزاف كبير للطاقات والأموال<sup>(١)</sup>.

وفي سنة ٢٧٢هـ / ٨٨٥م واجه الهجوم البيزنطي الشرسة على صقلية بقيادة نيقفور فوكاس والتي ظل خطرها جائماً على مسلمي الجزيرة مدة تقارب العشر سنوات كما سيأتي ذكره. وكان لهذا الوضع خطورته البالغة تتضح إذا ما أعدنا إلى الأذهان أنه كان على الأمير إبراهيم مواجهته بقدراته الذاتية دون انتظار عون من أحد، والدولة العباسية كانت وقتئذ أعجز من أن تمده بمثل هذا العون، فضلاً عن توفر العلاقات بينه وبين الطولانيين في مصر ومثل ذلك بالنسبة لأمويي الأندلس بطبيعة الحال، وفتورها مع الدولة الرشمية، هنا إذا لم يحاول أحد خصومه انتهاز هذه الفرصة للانقضاض على إفريقيا نفسها.

وفي سنة ٢٧٥هـ / ٨٨٨م قويل إصلاحه المالي المتعلق بنظام النقد، والذي ستعرض له في موضعه بمعارضة قوية وبصفة خاصة من أهل القيروان، فأغلقت الأسواق فيها وعمها الشغب، وكاد أن يتطور ذلك الشغب إلى فتنة كبيرة لو لا أنه تدارك الأمر بحكمته وحسن تصرّفه، وبعد جهد تمكّن من تهدئة الوضع، والقضاء على الفتنة في مهدّها، وتم له ما أراد من إصلاح.

---

(١) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١١٩، ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٣ ابن أبي الضياف: اتحاف الزمان ج ١ ص ١٤٣، د. سعد زغلول عبد الحميد المرجع السابق ج ٢ ص ١٢٧ وما بعدها.

وفي سنة ٢٨٠ هـ / ١٩٣٤م انتقضت عليه بلاد عديلة، وكثير السارجون عليه، فثارت تونس والجزيرة وصطفورة والأرس وباجه وق moda، وقدم أهاليها على أنفسهم رجالاً من الجنـد (فصـارت إفـريـقـية عـلـيـهـ نـارـاـ مـوـفـدـةـ)، ولم يبق بيدهـ من أعمـالـهاـ إـلـاـ السـاحـلـ وـالـشـرـقـ إـلـىـ طـرـابـلسـ) <sup>(١)</sup>. فـلـمـ يـوـهـنـ ذـلـكـ من عـزـيمـتـهـ، بل شـرـعـ فـيـ إـعـدـادـ العـدـةـ لـمـواـجـهـهـ هـذـهـ الـأـخـطـارـ، فـزـادـ فـيـ تـحـصـيـنـاتـ رـقـادـ بـاـنـ حـفـرـ حـولـهـ خـنـدـقـاـ وـجـعـلـ أـبـوـابـهـ مـنـ الـحـدـيدـ، وـنـظـمـ عـمـلـيـةـ الدـفـاعـ عـنـهـ بـاـمـ ضـمـ إـلـيـهـ فـيـهـ فـيـ ثـثـاتـ وـحـرـسـهـ مـنـ الـعـيـدـ السـوـدـ اـحـتـراـزاـ مـنـ مـفـاجـأـةـ أـحـدـ خـصـومـهـ، ثـمـ باـشـرـ فـيـ إـعـدـادـ جـيـشـ كـبـيرـ، وـعـمـلـ فـيـ أـئـمـاءـ ذـلـكـ بـنـصـيـحةـ أـحـدـ شـيـوخـ بـنـيـ عـامـرـ بـنـ نـافـعـ بـالـتـمـهـلـ فـيـ مـهـاجـمـةـ الثـوـارـ وـالـسـعـيـ فـيـ تـفـرـيقـ كـلـمـتـهـمـ، وـمـاـ أـرـادـ لـهـ مـاـ أـرـادـ مـنـ أـحـكـامـ التـدـبـيرـ، حـتـىـ أـنـفـدـ جـيـشـهـ بـقـيـادـةـ مـيمـونـ الـجـبـشـيـ الـذـيـ تـمـكـنـ مـنـ إـخـمـادـ هـذـهـ الـثـورـاتـ الـوـاحـدـةـ تـلـوـ الـأـخـرـىـ وـإـعـادـةـ الـهـدـوـءـ إـلـىـ دـيـوـعـ إـفـرـيـقـيـةـ مـنـ جـدـيدـ) <sup>(٢)</sup>، ثـمـ أـتـيـعـ الـأـمـيـرـ ذـلـكـ بـخـطـرـةـ أـخـرـىـ لـهـ أـهـمـيـتـهـ هيـ تـولـيـةـ اـبـنـانـهـ عـلـىـ مـخـلـفـ الـأـقـالـيمـ) <sup>(٣)</sup>. لـتـعزـيزـ مـوـقـعـهـ وـقـدـحـيمـ أـركـانـ هـذـاـ الـهـدـوـءـ، وـحـينـماـ ثـارـتـ عـلـيـهـ تـونـسـ مـنـ جـدـيدـ فـيـ سـنـةـ ٢٨١ـ هـ / ١٩٤ـ مـ قـمـعـ ثـورـتـهاـ ثـمـ اـنـقـلـ إـلـيـهـ وـسـكـنـهـ بـعـضـ الـوقـتـ حـتـىـ اـسـتـقـرـ بـهـاـ الـوـضـعـ.

وفي سنة ٢٨٣ هـ / ١٩٦ مـ شـعـرـ بـتـمـلـمـلـ فـيـ الـأـقـالـيمـ الـشـرـقـيـةـ لـدـوـلـتـهـ،

(١) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢٣، ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٣ د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١٣٦.

(٢) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢٣، وما بعدها، ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٣، ابن أبي الضياف: المصدر السابق ج ١ ص ١٤٦ د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١٢٦ وما بعدها.

(٣) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢٣، ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٣ د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١٢٦.

فتوجس أن يكون ذلك مقدمة لخطر جديد يحركه الطولونيون أو على الأقل يشجعون عليه، فخرج بجيش قوامه عشرون ألف جندي متوجهًا إلى برقة، إلا أن أباًضية نفوسه اعترضوا طريقه دون سبب واضح اللهم إلا إذا كان ذلك بسبب شدة وطأته في قمع ثورات الأقاليم الغربية والتي كان من بين مشعليها قبائل أباًضية مثل هوارة وأهل الزاب، مما جعل إخوانهم في جبل نفوسه يهبون لكسر شوكة الأمير الأغلبي معاذرة وثأراً لهم، وأيًّا كان الأمر، فإن حرباً طاحنة دارت بين الفريقين، كانت من الشدة بحيث أحضرت الأمير على خصومة مما جعله يقسّ عليهم بعد انتصاره عليهم. ثم استأنف زحفه بعد ذلك حتى انتهى إلى سرت، وكان يعتزممواصلة سيره إلى برقة، إلا أن جنوده الذين كان قد أنهكهم قتال الأباًضية والسفر الطويل أخذوا ينفضون من حوله الأمر الذي اضطره للعودة<sup>(١)</sup>، ولكن ليس قبل أن اطمأن على استقرار الوضع في تلك الأقاليم.

وفي تلك الأثناء أخذ خطر الدعوة الفاطمية يلوح في الأفق، ذلك أن إيقاع الأمير إبراهيم برجال قلعة بلزمة جنوب غرب باغایة ياقليم الزاب في سنة ٢٨٠هـ / ٨٩٣م كان له أثر مباشر في ذلك الموضوع، إذ أن هؤلاء كانوا من أبناء العرب والجند الذين قدموا إلى إفريقيا منذ الفتح، وكان معظمهم من القيسية أي من أقرباء عصبة الأغالبة بني تميم، وكانوا قبل ذلك يتمتعون على ما يليو بنوع من الاستقلال عن أمراء الأغالبة في ذلك الإقليم الذي طالما شهد الاضطرابات لبعده عن مركز الدولة ومتاخمه للرستميين، وكانوا من موقعهم الاستراتيجي على السفح الشمالي لأوراس يسطون نفوذهم على قبائل كتامة بل ويذلون تلك القبائل، ويستخدمونها خولاً

) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢٩، ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٣ د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابع ج ٢ ص ١٢٦ وما بعدها.

وعيدهاً ويفرضون عليها العشور والصلوات على حد تعبير النويري<sup>(١)</sup>.

وحينما أخذ الأمير إبراهيم في محاربة الثوار في ذلك الإقليم ضغط عليهم وجردهم من إمتيازاتهم تشبيهاً لهيبة الدولة، مما حفزهم على التمرد، الأمر الذي دفعه لحرفهم في سنة ٢٧٨هـ / ١٨٩١، ولما امتنعوا منه لجأ إلى المحيلة معهم، فأخذ يلطفهم ويقر لهم من نفسه حتى استجاب زعماؤهم إلى ما دعاهم إليه من الوفود عليه في رقاده، وكان مجموع ما وفده عليه منهم ألف رجل فاكترهم في البداية ثم أوقع بهم بعد ذلك في سنة ٢٨٠هـ / ١٨٩٣ دون أن تذكر الروايات التاريخية لذلك سبباً، فكسرت شوكتهم نتيجة لذلك، وخفت شدة وطأتهم على قبائل كتامة التي كان أبو عبد الله الشيعي داعية الفاطميين قد استقر بين ظهرانيها، فلم تعد هنالك من قوة تقف في وجهها، مما أدى إلى نجاح الدعوة الفاطمية في تلك النواحي، وبالتالي يصبح ذلك نقطة البداية لتهديداتها الحقيقي للدولة الأغالبة<sup>(٢)</sup>.

وكان مما زاد في حدة المشاكل والأخطار التي واجهها الأمير إبراهيم في تلك الآونة، وصول الخليفة المعتصد بالله العباسى إليه بكتاب يلومه فيه على شدته في قمع ثورة أهل تونس، ويأمره فيه بالرفق بالرعاية ويحذره من مغبة هذه الشدة، ويهدده بالعزل إن لم يقلع عنها، إذ يقول فيه: (... إن انتهيت عن أخلاقك هذه، وإنما فسلم العمل الذي يبينك لابن عمك محمد بن زيادة الله)<sup>(٣)</sup>، ومن غير المستبعد أن يكون قد نبهه إلى

(١) النويري: المصدر السابق ج ٢٢ ص ١١٩ .١.

(٢) انظر النويري: المصدر السابق ج ٢ ص ١١٩ .١، ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢٣ ، د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١٣٤ .

(٣) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٤٦ .

خطر الدعوة الفاطمية المتزايد، إذ كانت (نار الداعي إلى الدولة العلوية العبيدية تأكل في أطراف مملكته)<sup>(١)</sup>، وأن يكون أمره بتوجيه جل اهتمامه لمواجهته والقضاء عليه، نظراً لما كان يشعر به العباسيون من قلق بشأنه، إذ يقول ابن أبي الضياف في ذلك: (وقد قوي أمر بنى عبيد، وهال بنى العباس)<sup>(٢)</sup>.

وفي أعقاب ذلك، وفي سنة ٨٩٨هـ / ٢٨٥ على وجه التحديد، احتدمت المشاكل والفتنة في صقلية من جديد كما سيأتي ذكره، والتي استند إطفاء نارها جهداً كبيراً من الأمير، ويقيت الأوضاع غير مستقرة في الجزيرة مذ ذاك، ولم تهدأ تماماً إلا برحيله إليها غازياً في سنة ٩٠٢هـ / ٢٨٩ كما سيأتي ذكره أيضاً. وكانت ثلاثة الأثافي هي عدم تمكّنه من القضاء على الدعوة الفاطمية التي كان قد استفحلا خطرها وقتله.

وهكذا نخلص من هذا العرض الموجز لمتابع الأمير إبراهيم التي لم نشا تفصيلها حتى لا نخرج عن خطبة البحث، بأنه كان طوال مدة حكمه ما يكاد يتغلب على صعوبة منها حتى يدهمه خطر جديد، ومع ذلك، وبالرغم من خطورة هذه المتابعة وأثارها السلبية على الوضع السياسي في إفريقيا، والتي منها ما كان سببه أخطاء تراكمت من عهود سابقة على عهده وقدر لها أن تنفجر في زمانه، فإنها لم تصرفه عن رعاية الحركة الحضارية في بلاده وتنشيطها، وعن مواصلة حركة الجهاد في جنوب غرب أوروبا، مما جعله يتحقق في كلا الاتجاهين إنجازات ضخمة لا تعتبر مفخرة له وحده فحسب، وإنما أيضاً لافريقيا الأغلبية بل وللمسلمين جميعاً، فضلاً عن أنها تقدم البرهان الواضح على أنه لو لم يكن من كبار الرجال، لكان أي خطر

(١) ابن أبي الضياف: المصدر السابق ج ١ ص ١٤٦.

(٢) ابن أبي الضياف: المصدر السابق ج ١ ص ١٤٦.

منها يكفي لشغله عن بذل أي مجهود في هذين الاتجاهين بل وربما للإطاحة به ودفعه إلى زوايا النسيان. ولعل فيما نورده فيما يلي ما يكفي لتأكيد هذه الحقيقة.

### إصلاحاته المالية والإدارية:

تفيد المصادر التاريخية أن الأمير إبراهيم شن منذ توليه الحكم حملة كبرى على الظلم والبغى والفساد التي كانت قد انتشرت في البلاد، وأخذت تنشر في أجهزة الدولة وبنية المجتمع، وقطع دابر المقصوصية، وابتعدت وطأته على المفسدين وقطاع الطرق والعابثين بالأمن فأوقع بهم العقوبات الرادعة، حتى استتب الأمن، فاطمأن الناس على أحوالهم وممتلكاتهم، وفي ذلك يقول ابن الأثير: (... آمن البلد وقتل أهل البغي والفساد... وكان القوافل والتجار يسرون في الطرق آمنين<sup>(١)</sup>). ولا يخفى علينا ما لاستباب الأمن من دور في حياة أي شعب ونهضته.

كما حرص مد ذلك على بث روح التطوير والتجديد في كافة أجهزة الدولة لتماثل مثيلاتها في دار الخلافة ليتسنى لها تلبية متطلبات العصر، مع بقائها في الإطار الذي حدده الشرع الإسلامي. ومن أول ما يذكر في هذا المجال محاربة قاضيه ابن طالب التعامل بالربا الذي كان قد شاع بين الناس: وكان أكثر المتعاملين به من اليهود<sup>(٢)</sup>، إذ وقف حائطاً في سبيل انطلاق الحركة الاقتصادية التي كانت وقتئذ قد استأنفت نشاطها وازدهرت إلى حد أن القبوران أصبحت مراكزها الرئيسي في غرب العالم الإسلامي

(١) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٢ ص ٥.

(٢) المالكي: رياض النعوس ج ١ ص ٣٧٧، انظر كذلك د. الحبيب الجتحاني: المغرب الإسلامي - الحياة الاقتصادية والاجتماعية (٣-٤٤هـ / ١٠٩-١٠٥م) ص ٥٥.

كما سيأتي ذكره، ونجحت جهود ابن طالب في القضاء على هذا التعامل، مما أعاد حركة المال إلى مسارها الصحيح بتوظيفه في التجارة والصناعة والزراعة.

كما فرض ابن طالب أيضاً رقابة صارمة على الصيارفة، وكان هؤلاء من الكثرة وقت ذلك بحيث كان لهم سوق في القيروان خاص بهم، وقد تعددت نشاطاتهم، فكانوا يقومون بأعمال مالية كثيرة ومتعددة لم تقتصر على تبديل العملة وصرف الدنانير إلى دراهم، وإنما تعدّلها إلى أعمال مصرفية أخرى تقوم بها المصارف (البنوك) في عصرنا الحاضر من حفظ لأموال المودعين واقراض وعمليات تحويل، ومع أن بعض النصوص التاريخية تشير إلى وجود بعضها قبيل عهد الأمير إبراهيم، فيذكر القاضي عياض مثلاً أن محمد بن سحنون كتب رقعة لرجل أراد إعانته إلى صيرفي بعشرين ديناراً<sup>(١)</sup>. إلا أن عهده شهد توسيعاً وتنوعاً فيها لتناسب بمتطلبات الحركة الاقتصادية النشطة، الأمر الذي استدعي ضرورة تنظيمها لما صاحب ذلك التوسيع والتنوع من تلاعب وتحليل لإيجاد منفذ للتعامل بالربا إلى حد أن هؤلاء فضلاً عن بعض التجار كانوا يستغلون الخلاف الفقهي بين مدرستي المدينة (المالكية) وال العراق (الحنفية) الفقهيتين لصالحهم لاضفاء صفة الشرعية على معاملات تجارية متاثرة بالعرف والتقاليد التجارية القديمة أو المعمول بها خارج العالم الإسلامي<sup>(٢)</sup>. لذلك، أجبر ابن طالب الصيارفة

(١) القاضي عياض: المصدر السابق ص ١٨٢، وانظر د. الحبيب الجنحاني: المرجع السابق ص ٧٨.

(٢) انظر د. الحبيب الجنحاني: المرجع السابق ص ٥٧ و ٥٨.  
ومن ذلك ما يرويه الديباغ عن أحمد الربيعي الصواف المذكور في الصفحة التالية والذي كان أحد كبار فقهاء المالكية في القيروان حيث يقول: (فأني إلى رجالن منهم [يعني الصيارفة] فسألاني عن مسألة فقلت لهما: «لا تحل، فإنه ربا» فقلالا =

على دراسة (كتاب الصرف) الذي ألفه الإمام مسحون للاستنارة به في عملهم، مما جعل هؤلاء يلجأون إلى أحمد الربيعي الصواف أحد تلاميذ هذا الإمام ليدرسوه عليه حتى امتناعاً بهم صحن مسجده<sup>(١)</sup>، والذي قال في ذلك (فقرأه لهم قراءة تبين لما دلّ عليه من المعانى)<sup>(٢)</sup>، وكان الهدف كله هو أن يصبح نشاط أعمال الصيرفة دعامة للاقتصاد وليس وبالاً عليه.

وفي سنة ٨٨٨هـ / ١٢٧٥ قام الأمير إبراهيم بإصلاح مالي كبير كان له أهميته في تخلص نظام النقد مما لحق به من شوائب ودعم الثقة به، ذلك أنه بالرغم من أن أسلافه من الأمراء اهتموا بالمحافظة على قوة نقدتهم وجودته فحافظ دينارهم الذهبي على وزنه الذي كان ٢٠ غراماً أو ٢٥ غراماً وصرفه عشرة دراهم، وفي الدرهم ١٦ خروبة، إلا أن ضرب قطع نقدية صغيرة قبل عهده كربع الدرهم وثمن الدرهم وتعامل الناس بها على نطاق واسع، أوجد مجالاً للغش والزيف فيها فوجد الدرهم الجيد والدرهم الستوك أي الزائف من النحاس ومثل ذلك بالنسبة لقطع النقدية الصغيرة التي كان

لي: «إإن ابن الأشج [فقيه حنفي سبأي ذكره] قال لنا: أديروا بينكم ما شئتم من بيع حرام، ثم تعالوا إلىي أجعله لكم حلالاً، فقلت لهم: «لا حول قوة إلا بالله، حرام، حرام، قوماً عني»» الدباغ: معالم الإيمان ج ٢ ص ٢٣٢.

وقد ذكر المالكي (ج ١ ص ٤٠٨) أن الأشج هذا كان إذا أراد أن يجوز الربا بين اثنين من الناس يقول لأحدهما: خذ هرآ فأجعل في عنقه خمسين ديناراً، ومعه بمائة إلى أجل، فإذا أخذ الهر المشترى له: وأقام عنده أياماً فامض إليه وقل: «عسى ذلك الهر ترده إلينا فإن الفيران قد أكلونا» فيرده إليه فكان هذا فعله مع الناس).

(١) الدباغ: المصدر السابق ج ٢ ص ٢٣٢ انظر أيضاً د. الحبيب الجنحاني: المرجع السابق ص ٥٦.

(٢) الدباغ: المصدر السابق ج ٢ ص ٢٣٢.

مجال الغش فيها أكبر، مما جعل الناس يتعاملون بها بالوزن وليس بالصرف لقلة الثقة بها، الأمر الذي أشاع الفوضى في عمليات البيع والشراء وبالتالي كان لذلك أثره السلبي الواضح على نظام النقد، ومن هنا ظهرت حاجة ملحة لاصلاحه، فضرب الأمير إبراهيم عملة جديدة دنانير ذهبية ودرافن فضية صحيحة الوزن، صرف كل دينار منها عشرة دراهم لملك سميت (بالعاشرية)، وقطع التعامل بالقطع النقدية الصغيرة، ومع أن العامة وبصفة خاصة في القبروان عارضت هذا الإصلاح، فأغلقت الأسواق فيها وعم الشغب أرجاءها، حتى تطور الأمر إلى ما عرف في التاريخ بـ(ثورة الدرافن)، إلا أن الأمير تمكّن بحسن تلبّيه وحكمته من القضاء عليها ونجاح في هذا الإصلاح<sup>(١)</sup>. كما تقدم ذكره.

وتذكر المصادر التاريخية أن الأمير إبراهيم أجرى تعديلات في نظام جبائية الضرائب، فقد أمر بجباية الخارج حصة مما تنتجه الأرض بدلاً من تحصيله نقداً كما كان معمولاً به منذ عهد الأمير عبد الله الأول. ذلك أن الأمير عبدالله المذكور رسم في سنة ١٩٧هـ / ١٨١٣ أن يقطع تحصيله عيناً ويجعل بدلاً نقدياً ثابتاً يدفع عن الأرض سواء جادت أو أجدب. وتختلف المصادر في تحديد قيمة هذا البدل، فما يفهم من رواية ابن عذاري أنه كان ثمانية دنانير على كل قفيز من البذر<sup>(٢)</sup>، ويدرك هوبيكتز نقاً عن التويري أنه كان ثمانية دنانير على كل زوج يحرث وأنه عهد بجبايتها إلى صاحب

(١) انظر عن ذلك ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢١ وما بعدها، ابن أبي الضياف المصدر السابق ج ١ ص ١٤٢، حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٤٣٢، د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١٢٨ وما بعدها، دكتور العبيب الجنحاني: المرجع السابق ج ١ ص ٩٥.

(٢) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ٩٥.

الخارج<sup>(١)</sup>، وأما ابن الأثير فيقول أنه كان ثمانية عشر ديناراً على كل فدان<sup>(٢)</sup>، وبصرف النظر عن التفاوت بين هذه الروايات في تحديده، فإن هذا الإجراء مع أهمية دوره في استقرار ميزانية الدولة لشبات مورد الخارج الذي يمثل دعامة رئيسية لها دون أن يتأثر بالظروف، إلا أنه كان يلحق الضرر بالمعزازعين. إذ كان عليهم الالتزام بدفع ما فرض عليهم من مبالغ بصرف النظر عن حالة الموسم الفلاحي، الأمر الذي أدى إلى تدميرهم، مما دفع الزاهد حفص بن الجوزي إلى مراجعة الأمير عبدالله للغافه، إلا أنه فشل في ذلك، ويفتني معمولاً به حتى عهد الأمير إبراهيم الذي ألغاه وجعل جبائية الخراج وفق ما يقتضيه الشعع الإسلامي، وبذلك أزاح عن الرعية عبئاً طالما أثقل كاهلها<sup>(٣)</sup>.

وأتبع ذلك بخطوة هامة أخرى هي إلغاؤه جموعة الضرائب المعروفة وفتشت بالقبالات، وهي كما يعرفها هوبيكتز<sup>(٤)</sup> الضرائب المفروضة على السلع الاستهلاكية أي التي يمكن تسميتها بضرائب السلع أو السوق. والتي كانت تدفع حينما تباع تلك السلع للاستهلاك أو في نقطة في سلسلة التوزيع قريبة من المستهلك، وكانت تجيئ حسب نظام الالتزام أو الضمان، أي أن يتعهد أحد الأشخاص بمبلغ معين يؤديه لخزينة الدولة سنوياً ويتولى هو عملية تحصيل هذه الضرائب. وما زاد يكون وسحاً خالصاً له. وهو نظام له

(١) ج. ب. هوبيكتز: النظم الإسلامية في المغرب الوسطى، تعریب د. أمین توفيق الطبیبی ص ٩٧.

(٢) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٢٢.

(٣) هوبيكتز: المرجع السابق ص ٩٧ وما بعدها، شارل أندری جولیان: تاريخ إفريقيا الشمالية ج ٢ ص ٦٩. د. الحبيب الجنحاني: المرجع السابق ص ٨٠ وما بعدها.

(٤) هوبيكتز: المرجع السابق ص ٩٤ وما بعدها، انظر كذلك شارل أندری جولیان: المرجع السابق ج ٢ ص ٦٩.

خطورته إبان عهود الاختلال والفساد، إذ يجني الملتم مبالغ طائلة دون محاسب أو رقيب يقع العباء في ذلك على الرعية، ولو أخذنا في الاعتبار ما قدره الدكتور الحبيب الجنحاني من أن قيمة الضريبة الموظفة على القوافل الداخلة إلى القيروان والخارجة منها فقط في كل باب من أبوابها الخمسة وحدها هي ستة وعشرون ألف درهم يومياً<sup>(١)</sup>، لقدم ذلك فكرة تقريبية عن ضخامة المبالغ المحصلة من هذه الضرائب، وبالتالي أهمية هذه الخطوة التي قام بها الأمير إبراهيم في إصلاح نظام الضرائب. ومع أن بعض المؤرخين القدامى والمحدثين، يعزّو هذه الاجراءات لداعم سياسي هو استمالة الرعية إلى جانبه عند استفحال خطر الدعوة الفاطمية<sup>(٢)</sup>. إلا أن ذلك لا يقلل من قيمة هذا الإصلاح وأهميته في إنعاش الاقتصاد ورخاء الرعية.

ولذا كان أمراء الأغالبة بوجه عام حرصوا على تنظيم الجهاز الإداري في دولتهم تنظيماً محكماً على نحو ما وجد في بغداد<sup>(٣)</sup>، فإن الأمير إبراهيم كان من أكثرهم حرصاً على ذلك، إذ عمل منذ مطلع عهده على إصلاح هذا الجهاز وتطهيره مما تطرق إليه من فساد، وتدعيمه بدوبي الكفاءة العالية سواء من العرب أو غيرهم، ومن المسلمين أو من أهل اللمة، وسواء كانوا من أهل البلاد أو من الذين اجتذبهم بلاطه من خارجها. كل ذلك للنهوض بمستواه وتطويره.

فهو وجرياً على سنته كبار الحكماء من مؤسي الدول، أنشأ عاصمه الجديدة رقادة التي ستعرض لذكرها فيما بعد، ونقل إليها معه دواعين

(١) انظر د. الحبيب الجنحاني: المرجع السابق ص ٥٣ وما بعدها.

(٢) انظر مثلاً ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٣١، كذلك هوبكتز: المرجع السابق ص ٩٨.

(٣) انظر شارل أندرى جوليان: المرجع السابق ج ٢ ص ٦٧.

الحكومة والتي كان من أهمها ديوان الرسائل (الإنشاء)، وديوان الخاتم (الختم)، وديوان الخراج (الجبائية) وديوان الجند (العطاء) وبذل جهوداً كبيرة في سبيل تحديد صلاحيات كل منها بعد أن كانت سمة العصر هي تداخل السلطات تداخلاً خطيراً<sup>(١)</sup>، وأسند مهمة إدارة كل منها إلى أحد رجالاته الأكفاء مثل أبي اليس الشيباني الذي تولى رئاسة ديوان الإنشاء بالإضافة إلى رئاسة جامعة بيت الحكمة كما سيأتي ذكره، وسواده النصراني الذي كان شخصية مرموقة في الإدارة المالية ونظرائهم، كما أعاد النظر في الهيئات الإدارية في مختلف أقاليم الدولة، وحين أحد أبنائه أو ثقاته عاملأ على كل إقليم، ومنحهم سلطات واسعة لتاح لهم حرية الحركة والقدرة الكبيرة على مواجهة ما يستجد من ظروف في الوقت المناسب، ولكن تحت رقبته المباشرة.

وكان من بين ما تضمنته إصلاحاته الإدارية أيضاً وضع الوظائف الرئيسية في الدولة في إطارها الصحيح بعد تراجع حاد في مكانة بعضها، وعدم تحديد معالم بعض آخر، ومن ذلك وظيفة الوزير التي كانت من قبل ذات أهمية ضئيلة، وكثيراً ما كان لقب وزير لا يعدو لقباً تشريفياً، ويعزو هويكنر ذلك إلى سببين رئيسين هما: كفاءة العديد من الأمراء وبالتالي اعتمادهم على أنفسهم في إدارة الدولة إلى حد بعيد، ثم تجنب إثارة الخلافة عليهم، إذ كان تعين الوزراء امتيازاً تقليدياً لها، أي إنه من السمات الخاصة بالدولة المستقلة وهي صفة لا تتطبق على دولتهم لأنهم كانوا ولاة للعباسيين من وجهة النظر الرسمية. وبالتالي فإن مثل هذا التعين يمكن أن يعتبر بأنه يشكل عنصر منافسة للخلافة<sup>(٢)</sup>، ومع ذلك فقد كان

(١) انظر شارل أندرى جولييان: المرجع السابق ج ٢ ص ٦٨.

(٢) انظر هويكنر: المرجع السابق ص ٣٧، كذلك شارل أندرى جولييان: المرجع =

لبعضهم وزراء. إلا أن أهميتها كانت محدودة كما أسلفنا القول. وأما في عهد الأمير إبراهيم، الذي كان من بين القلة التي اتخذت الوزراء<sup>(١)</sup>. فقد برزت هذه الأهمية بشكل واضح، وتقررت مهام هذه الوظيفة، فاصبحت على نفس ما كانت عليه في الدول الإسلامية المستقلة، وكان وزراؤه وزراء تقبيل وليس تفويض، ومن أشهرهم أبو عبد الله بن أبي إسحاق الذي أظهر قدرة فائقة في تسيير الأمور والتغلب على الأزمات بحنكته وحسن تدبيره، شخص بالذكر منها جهوده إبان ثورة الدرام<sup>(٢)</sup>، وقد واصلت وظيفة الوزير ارتفاعها في الدولة الأغليبية بعد ذلك حتى كان عبد الله بن الصانع وزير زيادة الله الثالث آخر أمرائها يتمتع بنفوذ كبير أشبه بنفوذ وزراء التفويف<sup>(٣)</sup>.

وينطبق مثل هذا القول على وظيفة الكاتب أيضاً، ذلك أن هذه الوظيفة يدلولها المفهوم لم تكن في الدولة الأغليبية من قبيل، وليس ذلك فحسب، بل لم يكن مرغوباً فيها من قبل المثقفين من علية القوم، وكان الأمراء يعتمدون في حاجاتهم ودوارينهم على بعض أصحاب الأقلام المتواضعين<sup>(٤)</sup>، وتبعاً لذلك وكما يقول هوبيكتز: (لم يكن على حد علمتنا ثمة موظف يعرف بالكاتب مجرد فحسب، بل إن الكلمة لم تستعمل في الأسماء المركبة ككاتب السر... إنما كان في الدول الأخرى)<sup>(٥)</sup>. فاستحدث الأمير إبراهيم هذه الوظيفة حيث بدأ يتولاها متذلل أحد كبار الكتاب والمعترضين من عرفت لهم مكانة عالية في ميدان العلم والأدب، كان منهم في هذا

= السابق ج ٢ ص ٦٨.

(١) انظر هوبيكتز: المرجع السابق ص ٧٦ وما بعدها.

(٢) انظر ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢٠.

(٣) انظر هوبيكتز: المرجع السابق ص ٣٧.

(٤) انظر شارل أندرى جولييان: المرجع السابق ج ٢ ص ٦٨.

(٥) هوبيكتز: المرجع السابق ص ٤٩.

العهد ابن حيون البريدي، وأبو اليسر الشيباني نفسه الأئف الذكر، الذي يقول عنه ابن عذاري أنه (كتب لبني الأغلب حتى انصرمت أيامهم)<sup>(١)</sup>، والذي كتب للمهدي الفاطمي فيما بعد، وأحمد بن محمد بن حمزة الذي تولى الحجابة فترة من الزمن أيضاً وكان يتمتع بتفوذه كبير<sup>(٢)</sup>.

وسرت روح التطوير والارتقاء إلى وظيفة الحاجب أيضاً في هذا العهد، فقد كان شاغل هذه الوظيفة من قبل يقوم بمهام لا تبعد كثيراً عن هذا المدلول، إلا أن الأمر قد اختلف في عهد الأمير إبراهيم، إذ أستندت لهذه الوظيفة من المهام ما جعل كبار رجالات الدولة لا يجدون غضاضة في توليها، فقد أصبح الحاجب المستشار الأكثر قرباً من غيره من الأمير الذي تصدر الكثير من الأمور عن رأيه فضلاً عن تتمتعه بشفقة، وأحياناً كاتم سره، وأما المهام الأصلية لوظيفته، فكان يقوم بها أحد أعوانه.

ومما يؤكد أهمية مكانته في هذا العهد، أن الثنين من بين الخمسة الذين حجعوا للأمير إبراهيم ووصلتا أسماؤهم كانوا رجلين عسكريين، هما محمد بن قرحب الذي يتبعي إلى أسرة عسكرية معروفة، والحسن بن ناقد الذي ذكر بأنه كان والياً على صقلية، وهو أمر صعب الحدوث أن يتولى قائد عسكري الحجابة لو لا أن مكانتها كانت مرموقة بالفعل، ولا يقل الثلاثة الآخرون عن زميلهم في الأهمية وهم أحمد بن محمد بن حمزة الأئف الذكر، الذي بلغ من قوة تفوذه ودالته على الأمير إبراهيم أنه كان كاتم أسراره، وأنه تمكن من الحصول على تعيين ابن عمه والياً على القيروان، ثم نصر بن الصمصامة الذي لا شك في أنه كان يتبعي إلى بني الصمصامة إحدى القبائل المعروفة في الزاب، وثالثهم فتاه (فتح) الصقلي

(١) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٦٣.

(٢) هوبكتز: المرجع السابق ص ٤٩.

الذي كان هو الآخر واسع النفوذ في قصر الإمارة<sup>(١)</sup>، وهكذا سمت مكانة الحجابية في الدولة ولم تعد مجرد وظيفة ثانوية.

وعلماً بالقول المأثور (العدل أساس الملك)، أولى الأمير إبراهيم القضاء القدر الذي يستحقه من عتابته، لنشر العدل بين الرعية الذي كان من أول اهتماماته، لذلك حرص على اختيار قضاته من بين الفقهاء الذين عرموا بسعة العلم والتزاهة والجرأة في الحق مثل سليمان بن عمران وأبن طالب التميمي وعيسي بن مسكين وأبن عبدون ونظرائهم، وكان يمنحهم سلطات مطلقة في تنفيذ أحكامهم حتى ولو على مفرق رأسه، ويقسم إليهم من الكتاب ومن عرموا بالتفقه والتدريب في الأحكام والاستقامة مثل عبدالله ابن محمد بن مفرج المعروف بأبن البناء الذي ضمه إلى عيسى بن مسكين<sup>(٢)</sup>، هذا من ناحية، ومن ناحية ثانية كان هو الوحيدة من بين أمراء الأغالبة الذي كان يجلس للنظر في المظالم<sup>(٣)</sup> جرياً على سنة الحكم المسلمين العظام، ويعتبر النظر في المظالم من مستحدثاته في النظام القضائي في الدولة الأغالية، فكان يجلس لهذا الغرض في جامع القيروان يومي الاثنين والخميس من كل أسبوع كما ذكره ابن الأثير<sup>(٤)</sup>، في حين يقول الرقيق القيرواني في رواية أوردها التويري: (أنه كان أنصف الملوك للرعية، لا يرد عنه متظلم يأتيه، وكان يجلس بعد صلاة الجمعة، وينادي مناديه: من له مظلمة: فربما لم يأنه أحد لكتف بعض الناس من بعض،

(١) انظر هويكنز: المرجع السابق ص ٥٣ وما بعدها، كذلك شال أندربي جولييان: المرجع السابق ج ٢ ص ٦٨.

(٢) انظر القاضي عياض: المصدر السابق ص ٢٣٧.

(٣) انظر هويكنز: المرجع السابق ص ٢٣٧ وما بعدها.

(٤) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٥.

هذا، وكان يقمع أصحاب الأقدار والأغنياء عن الظلم ويعمل على إنصاف الرعية «فهم مادة الملك» ويبالغ في عقوبة أهل بيته وولده إذا ظلموا، وهو ينصف المتظلمين حتى من والدته<sup>(١)</sup>.

ولم يقف اهتمامه برد المظالم عند هذا الحد، إذ يذكر التويري أنه كان يجعل أولاده ورجالات دولته يأمرون عبيدهم وأتباعهم بالطواف يوم الخميس في الأحياء والأزقة والفنادق يبحثون إن كان هناك شاك أو متظلم من عبيد أو وكيل فإذا وجدوا أحداً أتوا به إلى دار ولد الأمير أو قرابته

(١) انظر التويري: المصير السابق ج ٢٢ ص ١٢٣ أ، انظر كذلك د. سعد زغلول عبدالحميد المرجع السابق ج ٢ ص ١٥٢-١٥٣.

وأما إنصافه للمظلومين حتى من والدته كما ورد في النص، فإن والدته الأميرة السيدة (أتراك) كانت ذات شخصية قوية ولها مكانة رفيعة في قلب ولدها، وكان لها نفوذ قوي ومشاركة في الحياة العامة حتى أنها ارتبطت بمعاملات تجارية مع بعض كبار التجار وأصحاب القوافل، من ذلك، ما يرويه التويري عن قصة تاجرين قرويين (من أهل القبائل) كانوا قد شاركاهما في تجارة فالتقت عليهما في بعض حقولها فأتيا إلى الأمير إبراهيم وهو بمقصورة المسجد الجامع بالقبروان يتضرر في المظالم ورفعا إليه مظلمتها قائلين: كنا شركين للسيدة في جمال وظيرها، فاحتسبت لنا ست مئة دينار، فأرسل خادما إلى والدته يسألها عن الأمر، ورجع الخادم يخبره على لسانها، نعم أن الأمر كما ذكرنا: «إلا أن بيني وبينهما حسابا، وإنما احتسبت هذا المال حتى أحاسبهما: فإن بقي عليهما شيء، وإنما دفعت ما لهما» فوجبه إليها يقسم أنها إن لم توجه المال إلى صاحبيه، فإنه سيجعلها تقف في التو واللحظة مع خصمها بين يدي صاحب المظالم عيسى بن مسكن، فانصاعت للأمر ووجهت بالمال فسلمه إليها قائلة: «أنا أنا فقد أنسفتكم بما أدعتما، فاذهبا واقطعا حسابها، وإنما فانتما أعلم».

انظر التويري: المصير السابق ج ٢٢ ص ١٢٣ أ، كذلك د. سعد زغلول عبدالحميد المرجع السابق ج ٢ ص ١٥٢ وما بعدها.

فينصفه<sup>(١)</sup>. وظل الأمير إبراهيم ينظر بنفسه في المظالم ما يقارب الخمسة عشر عاما، ثم حينما زادت الأعباء عليه أستدله هذه المهمة لابنه وولي عهده أبي العباس أحمد بن إبراهيم في سنة ٢٧٨هـ / ١٩١م<sup>(٢)</sup>. وهكذا خيم العدل على ربوع إفريقيا في عهده، وأمن الناس على حقوقهم، كما أمنوا بإجراءاته الأمنية على أرواحهم وممتلكاتهم.

ونظراً لما كان نظام البريد من أهمية كبيرة في إدارة الدولة بوصف صاحبه الذي كان في الدولة الأغلبية هو أيضاً صاحب الشرطة<sup>(٣)</sup> كان يقوم بمراقبة العمال والقضاء وباقي الموظفين، والسلع والأسعار في الأسواق، ويكتب للأمير بما يستجد من أمور في ناحيته، فضلاً عن التجسس على الأعداء، فقد امتدت إليه يد الأمير إبراهيم بالتنظيم والتطوير، فربط أنحاء دولته بالعاصمة بشبكة بريدية منتظمة زودها بالمحطات والدواب، ومن المعتقد أنه أفرد له ديواناً خاصاً، كما تفيد بعض النصوص التاريخية أن الحصون والرباطات الساحلية كانت في عهده تتخير فيما بينهما بوسيلة مبتكرة هي إشارات معينة بالنار ليلاً وبالتدخين نهاراً عن تحركات العدو حتى كان يوقد النار من سبعة فيصل الخبر إلى الإسكندرية في الليلة الواحدة<sup>(٤)</sup>، ومن المرجح أيضاً أنه كان هو الذي أدخل استعمال الحمام الزاجل في نقل الرسائل المستعجلة والذي جرى التوسع في استعماله في

انظر التویری: المصدر السابق ج ٢٢ ورقة ١٢٣، كذلك د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١٥٣.

ابن عذاری: المصدر السابق ج ١ ص ١٣٢، كذلك هویکنر: المرجع السابق . ٢٣٨.

ثو هویکنر: المرجع السابق ص ٥٣ وما بعدها، ويقول أنه كان يسمى بالإضافة إلى صاحب البريد، صاحب الكشف، وصاحب الخبر.

ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٥.

إفريقية لهذا الغرض في عهد خلفائه من بعده، ثم وعلى نطاق أوسع في الدولة الفاطمية منذ عهد المهدي خليفتها الأول<sup>(١)</sup>.

كما أعاد النظر في تنظيم الجيش، إذ من المعروف أن الجيش الأغلبي كان يتضمن عناصر متعددة، فهناك العرب، ومنهم من كان من أبناء الذين استقروا في إفريقية منذ الفتح أو الوافدين إليها فيما بعد، وكانوا يشكلون معظم فئة الفرسان، ثم الخراسانية وهم من أبناء الجناد الذين قدموا إلى إفريقية مع الجيوش العباسية في أزمنة مختلفة، وأغلبهم كانوا مشاة، والبربر وكان معظمهم يستثمر للقتال عند الحاجة، وكان نفور هذه العناصر بعضها من بعض يسبب المتاعب للأمراء، ولذلك، حاولوا منذ وقت مبكر التقليل من اعتمادهم عليها جمياً في أمورهم، وإدخال عناصر جديدة للجيش يكون معاولهم عليها، ويدرك التاريخ أن إبراهيم الأول مؤسس الدولة استخدم العبيد السود كحرس شخصي له، ثم استكثر منهم حتى بلغ عددهم في عهده عشرة آلاف جندي، إلا أن خلفاءه أهملوا هؤلاء واستبدلواهم بعنصر جديد هو الصقالبة الذين اتخذوا منهم في البداية خدمتهم وحرسهم الشخصي، ثم استكثروا منهم حتى أصبحوا قوة لا يستهان بها في الجيش الأغلبي.

ويبدو أن هؤلاء الصقالبة الذين ارتبطوا بالأغالبة برابطة الولاء شعوا بمكاناتهم وأهميتهم منذ عهد أبي الغانم، فرأوا أنهم لا بد وأن يتمتعوا ببعض الامتيازات وأن تكون لهم كلمة مسموعة. وهم في ذلك ساروا على نهج نظرائهم من العناصر التي دخلت في خدمة حكام المسلمين في مختلف الأزمنة من أتراب، وعماليك، وإنكشارية وسواهم ، ويمكن في

(١) انظر ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٦٤ و ١٧٠، كذلك هوينكتر: المرجع السابق ص ٥٨-٥٩.

ضوء هذا الاعتبار تعليل محاربهم للأمير إبراهيم عند توليه الإمارة، إذ أنهم أرادوا على ما يبدو في الحكم طفلاً يسيرونه حسب مشيّتهم، ثم تمادهم عليه حينما انتقل إلى رقاده، وترك قسماً كبيراً منهم في العباسية لأن ذلك أبعدهم عن مركز الدولة وبالتالي أبعدهم عن المشاركة في توجيهها وحرمهم من الامتيازات التي كانوا يتمتعون بها.

وعلى ذلك، رأى الأمير إبراهيم أنه لمواجهة الحوادث والمشاكل التي ثارت في وجهه، لا بد من الاعتماد على عنصر جديد يدين له بالطاعة المطلقة، فعاد إلى استخدام العبيد السود مقتدياً بذلك بجده إبراهيم الأول، ويرى (دي سلان) أن هؤلاء العبيد الذين استخدمهم الأمير إبراهيم، كانوا أبناء الأول عبيد جده، إلا أن هوبيكتز يستبعد ذلك<sup>(١)</sup> ويرى أنه حصل عليهم عن طريق الشراء، وأياً كان الأمر، فإنه استكثر منهم ودرّبهم تدريجياً عسكرياً ممتازاً ووضعهم تحت إمرة قائلين منهم هما ميمون وراشد حسب رواية التويري<sup>(٢)</sup>، في حين يقول هوبيكتز أنهم وضعوا تحت إمرة قواد صقالبة<sup>(٣)</sup>.

وقد اختلفت المصادر التاريخية في تحديد عددهم، فالنقل منهم يجعلهم ثلاثة آلاف، والمكثر يجعلهم مئة ألف، وفي القول الأخير بلا شك مبالغة واضحة، وأغلبظن أن عددهم لم يزيد عن عشرة آلاف في وقت من الأوقات<sup>(٤)</sup>، وعلى أية حال، فإنهم في سنة ٢٧٨هـ / ١٤٠ م.

(١) انظر هوبيكتز: المرجع السابق ص ١٤٠ .

(٢) التويري: المصدر السابق ج ٢٢ ص ١١٩ .

(٣) هوبيكتز: المرجع السابق ص ١٤٠ ، انظر كذلك ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢٢ .

(٤) انظر عن ذلك التويري: المصدر السابق ج ٢٢ ص ١١٩ . ابن عذاري: المصدر =

(٢٩٢ / ١٩٩١م)، حلوا محل الجنود الصقالية، وأصبحوا يشكلون قوة ضاربة في الجيش فضلاً عن المحرس الشخصي للأمير، ظلت على ولاتها له وشاركت في حروبه منذ ذلك مما جعله يقلل من اعتماده على عناصر الجيش الأخرى حتى تراجعت مكانتها، وكان من أشهر الحروب التي شاركوا فيها، إخماد الثورة الثانية لمدينة تونس، ثم ضد أباضية ونفوسة اللتين سبقت الإشارة إليهما. ومنهم من وصل إلى رتبة أمير مطوق مثل ميمون الآف الذكر الذي قتل مع عدد منهم في الحرب الأخيرة<sup>(١)</sup>.

وما يذكر في هذا المجال أيضاً، أن الأمير إبراهيم نظم ديوان الجيش، وأسقط منه الذين كان يشك في ولائهم. وزاد في رواتب الجندي، ومع أننا لا نعلم مقدار هذه الزيادة بالضبط، إلا أنها يمكننا تقديرها بصورة تقريبية. فقد كان الأمير عبد الله الأول يدفع لهم منذ ولاته على طرابلس أربعة دراهم للفارس ودرهمين للراجل في كل يوم<sup>(٢)</sup>، أما الأمير إبراهيم فقد دفع لجنده رواتبهم في صقلية عند رحيله إليها للمجاهد. إذ تقول الرواية أنه أمر بالعطاء، فأعطى الفارس عشرين ديناراً والراجل عشرة<sup>(٣)</sup>. وحيث أن صرف الدينار هو عشرة دراهم، فإن ذلك يعني أن هذه الرواتب أصبحت في عهده متين درهم للفارس ومتنة للراجل شهرياً، وعلى ذلك فإن الراتب الشهري للفارس قد زاد (٨٠) درهماً وللراجل (٤٠) درهماً عما كان عليه في عهد الأمير عبد الله.

السابق ج ١ ص ١٢٣ . د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١٣٣  
و ما بعدها.

(١) انظر ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢٩ ، التزيري: المصدر السابق ج ٢٢  
ص ١٢٠ . د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١٤٢ .

(٢) انظر هويكتز: المرجع السابق ص ١٣٨ .

(٣) انظر د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٢٨١ .

ولا شك في أن صراعه مع البيزنطيين في البحر المتوسط، فرض الاهتمام بالأسطول، فمن المرجح أنه أفرد له ديواناً خاصاً يشرأ شؤونه، كما أولى دار الصناعة في سوسيه قدرأ كبيراً من عنائه المركز الرئيسي لبناء السفن الحربية وقاعدة الأسطول الأطلبي وقتذ، كما جدد دار الصناعة في تونس أيضاً، وألحق بهما مو الصناع على اختلاف تخصصاتهم وأمدهما بما يحتاجانه من مواد ك والمعديد والقطران وكتان القلوع وقنب العجال والتي كانت كلها تتبع مما يفي بمتطلبات نشاطه البحري، وتوسيع بصفة خاصة في إنتاج اله التي كانت تخلف النار اليونانية، والتي كان مسلمو إفريقية قد للكشف عن سرها في تلك الآونة ويرز من علمائهم من تخصص صناعتها مثل ابن القيار الذي كان من بين نخبة العلماء الذين ضمه الأمير إبراهيم كما سيأتي ذكره، ونتيجة لكل ذلك تمكّن الأسطول ا في هذا العهد من إحراز عدة انتصارات كبيرة على نظيره البيزنطي وفرض سيادته على مياه وسط البحر الأبيض المتوسط بلا منازع.

وبناء على ما تقدم، نخلص إلى نتيجة هامة هي أن الأمير إبراهيم السياسية الإصلاحية، ارتقى بـأجهزة الدولة من أجهزة متواضعة لإدارة إلى مؤسسات إدارية وسياسية متكاملة وفق أحدث ما كان معمولاً نظم في ذلك العصر لإدارة دولة حديثة قائمة بذاتها، الأمر الذي يجد نغالي إذا قلنا أنه كان المجدد للدولة الأخلاقية.

## **انتعاش الحياة الاقتصادية :**

يقول ابن خلدون في مقدمته: (فعلى نسبة حال الدولة يكون الرعایا، وعلى نسبة يسار الرعایا وكثرتهم يكون مال الدولة، وأصا

العمران وكثره)<sup>(١)</sup>، فهو يشير بوضوح في هذا النص إلى العلاقة الوثيقة بين وضع الدولة والرخاء الاقتصادي لها وللرعاية معاً، وحيث أن حال الدولة الأغلبية قد تطور إلى الأحسن في عهد الأمير إبراهيم كما ببناء آنفاً، وانتقلت بجهوده من طور إلى طور، فإنه كان لا بد أن يعكس ذلك إيجابياً على الحياة الاقتصادية فيها، فقد شهد اقتصاد إفريقيا في هذه الفترة نهضة واسعة في مختلف فروعه مما جعل الرخاء يعم قطاعات كثيرة من الرعية بالرغم من بعض المعوقات التي تمثلت في الثورات والاضطرابات التي سبقت الإشارة إليها، والتي أمكن التغلب على غالبيتها.

#### الزراعة:

من المعروف أن المناطق الكبرى المنتجة للحبوب في حوض البحر المتوسط كانت تلасс مناطق هي: إفريقيا، ومصر، وبلاد الشام، فقد بلغ من وفرة إنتاج إفريقيا من الحبوب أن بعض نواحيها مثل المنطقة الواقعة بين القيروان والكاف كان يوجد فيها القمح في سني الخصب بنسبة مئة حبة لحبة البذر الواحدة<sup>(٢)</sup>، ومثلها منطقة باجه التي سميت باجة القمح لجودته فيها، وينطبق نفس الأمر على باقي أنواع الحبوب، ولذلك ليس من الغريب أن تدعى بأهراء روما في العصر الروماني نظراً لأنه كانت توفر للرومان قسماً كبيراً من قوتهم، وقامت بنفس هذا الدور بالنسبة للبيزنطيين، وأما الأشجار كالزيتون والتين والكرمة وغيرها فقد كثرت في ربوتها في العصر الروماني حتى كانت أشهى بحديقة كبيرة.

(١) ابن خلدون: المقدمة، ص ٣٠١.

(٢) انظر نجاة باشا: التجارة في المغرب الإسلامي من القرن الرابع إلى القرن الثامن للهجرة ص ٤٢.

ومع أن الفلاحة والعنابة بالأرض الزراعية قد تراجعت فيها إلى حد كبير قبيل الفتح الإسلامي نتيجة للهجمة الوندالية المدمرة، وللسياسة الاضطهادية التي مارسها البيزنطيون ضد أهلها منذ قضائهم على دولة الوندال وسط نفوذهم عليها واستطاعتهم في جمع الضرائب مما جعل كثيراً من الفلاحين يهجرون أراضيهم، ثم أثناء الفتح نتيجة ل السياسة الخرقاء التي انتهجها بعض من قادوا المقاومة ضد المسلمين مثل الكاهنة التي كان تدمير المزارع وقطع الأشجار لتزهيدهم فيها كما اعتقادت يمثل ركناً هاماً في حركتها، إلا أنه منذ استقرار الفتح وبما عرف عن المسلمين من تشجيع للاقتصاد بل والحضارة يوجه عام، وبما وفروه من أمن وسلام واستقرار في البلاد التي أظلها الإسلام بظله عادت الزراعة في إفريقيا إلى نشاطها من جديد.

وقد اهتم أمراء الأغالبة منذ قيام دولتهم بتشجيع الزراعة في ربوع إفريقيا، فأعيد إصلاح ما كان قد دمر من مزارع بفعل الشورات والانتفاضات، كما أعيد تعمير شبكة قنوات الري من جديد، وأضيف إليها من السوافي والقنوات الحجرية أو الحنایا والخزانات الضخمة لحفظ المياه وتوزيعها عند الحاجة ما جعل هذه الشبكة تمتد في طول البلاد وعرضها بحيث أصبحت تروي مناطق تانية، واستصلاحت أراضٍ جديدة لم تكن قد استغلت من قبل، الأمر الذي جعل جولييان يقول بأنهم انتهجوا سياسة اقتصادية واعية في ميدان الماء (ويشهد بذلك ما أقاموه من مخازن مياه وحنایا، ويظهر أن إفريقيا عاشت في القرن التاسع فترة رخاء)<sup>(١)</sup>، يضاف إلى ذلك اهتمامهم باستيطان زراعات جديدة في المناطق الحارة والسلفوية منها ما جلب من الشرق الأقصى كالأرز، وقصب السكر، والقطن،

---

(١) شارل أندربي جولييان: المرجع السابق ج ٢ ص ٦٧-٦٨.

والموالح (الحمضيات)، ومنها ما جلب من إفريقيا السوداء كالذرة<sup>(١)</sup>، حتى عادت لإفريقيا خضرتها ورونقها وعادت لاستئناف دورها في العطاء من جديد.

وما يهمنا من هذا العصر هو عهد الأمير إبراهيم بالذات الذي تجلى هذا النشاط الزراعي في زمنه بأبهى صوره. ويعود ذلك في اعتقادنا لعدة أسباب أهمها أن الازدهار الاقتصادي واستباب الأمن هما الدعامتان الرئيسيتان لازدهار الحضارة، وما دام قد أخذ على عاتقه النهوض بدولته نهضة شاملة فلا بد أن تحظى الزراعة بوصفها أحد أركان الاقتصاد الرئيسية بالقدر الذي تستحقه من عناته، لما توفره من رخاء لرعايته فضلاً عن قوتها الضروري للحياة والتي كانت في ازدياد مستمر لأن إفريقيا أصبحت وقتئذ أكثر من أي وقت مضى مركز جذب للسكان بدليل كثرة الوافدين إليها على اختلاف أنواعهم من رقيق وتجار وصناع وعلماء وغيرهم<sup>(٢)</sup> ولما تدره أيضاً من دخل لخزاناته بوصف الخراج المتحصل منها كان المورد الرئيسي لتلك الخزانة، وبالتالي يمثل العمود الفقري للنهضة التي كان ينشدعا.

وثاني هذه العوامل، هو أن كثيراً من المنتجات الزراعية أصبحت وقتئذ سلعاً أساسية في قائمة التبادل التجاري سواء على نطاق التجارة الداخلية أو بالنسبة للتجارة الخارجية لا سيما مع قلب القارة الإفريقية والتي عرفت بالتجارة الصحراوية مثل التمور والزيتون، والحبوب، والسكر، والزيت،

---

(١) انظر نجاة باشا: المرجع السابق ص ٤٤.

(٢) يقدّر الاقتصاديون أن تجمعاً سكانياً من ثلاثة آلاف نفس يحتاج لقوته حوالي ٥٠٠٠ هكتار من الأراضي الزراعية الخصبة ابتداء من القرن الحادي عشر للميلاد لضعف وسائل الزراعة آنذاك (انظر د. الحبيب الجنحاني: المغرب الإسلامي - الحياة الاقتصادية والاجتماعية ((٣-٤٠٩هـ / ١٩٣٥م)), ص ٣٥ وما بعدها).

واللحوم كما سبأني ذكره، إذ كان لا بد من تلبية متطلبات التجارة التي نشطت في هذا العهد من هذه الموارد والتي كانت تدر أرباحاً كبيرة.

وثالثها، هو غلبة الطابع الديني وقتلت، وتأثير الفقهاء في الحياة العامة، إذ أن الكثير منهم كان يتحاشى العمل في وظائف الدولة وحتى في قطاع التجارة، بخاصة التجارة الخارجية، مما جعل هؤلاء يتوجهون إلى الزراعة، ودليلنا على ذلك ما ذكره المالكي عن الإمام سحنون أنه عرض على صاحبه سعيد بن عباد صرة مال مقدساً له أنها (ما هي من مال سلطان، ولا من تاجر، ولا من وصية، وإنما هي ثمرة بعتها، غرستها بيديي، فخذلها تقوى بها على أمر آخرتك ودنياك)<sup>(١)</sup>، وفي ذلك يقول القاضي عياض عنه أيضاً أنه كان يملك اثني عشر ألف شجرة زيتون<sup>(٢)</sup>، وإذا كان الإمام سحنون قد توفي قبل عهد الأمير إبراهيم (ت سنة ٢٤٠ هـ) فإن تلاميذه هم الذين كانوا يوجهون الحياة الدينية في إفريقيا في هذا العهد وهم الذين كانوا نخبة علمائها وقتلت.

ثم من ذلك أيضاً ما يذكره القاضي عياض من أن عبد الرحيم بن عبد ويه الريعي المعروف بالزاهد أحد تلاميذ الإمام سحنون الآتف المذكور والذي عاصر الأمير إبراهيم كان يملك سبعة عشر ألف شجرة زيتون<sup>(٣)</sup>، ولم يكن هؤلاء يجدون غضاضة في العمل في الزراعة بأيديهم، وكانوا يغادرون المدن للإقامة في ضياعهم ومزارعهم لجمع المحصول في أوقاته<sup>(٤)</sup>، وكان هؤلاء هم قدوة العامة، لذلك فإنه مما لا شك فيه أنهم بفعلهم هنا قد

---

١- المالكي: رياض النقوس ج ١ ص ٢٦١.

٢- القاضي عياض: المصدر السابق ص ١٦٣.

٣- القاضي عياض: المصدر السابق ص ١٦٣.

٤- انظر القاضي عياض: المصدر السابق ص ٩٧ و ٥١.

ووجهوا الكثير من الناس للعمل في الزراعة.

ولعل رابعها كثرة الرقيق الذي كان يجلب إلى إفريقيا في تلك الفترة، حيث كان يلحق قسم منهم وبصفة خاصة الرقيق الأسود للعمل في هذا القطاع لما عرف عن هؤلاء من جلد وقدرة على تحمل العمل الشاق فضلاً عن رخص تكلفتهم، وهو أمر لم تفرد به إفريقيا دون أقطار العالم الإسلامي، بل جرى مثله في العديد منها مثل العراق وبلاد الشام حيث كان العبيد يستغلون في خدمة الأرض، وأخيراً وليس آخرأ حاجة بعض الصناعات المتزايدة للمواد الأولية الزراعية مثل صناعات النسيج والصابون والسكر وطحن الغلال والدبس والنبيذ والعطور وغيرها.

ولكل هذه الأسباب مجتمعة نشطت الزراعة في هذا العهد نشاطاً لم يسبق له مثيل بحيث أصبحت مساحة الأرض المستغلة تشكل قسماً كبيراً من أراضي إفريقيا، وزاد الإنتاج وتتنوع عن ذي قبل، ولعل خير دليل على ذلك هو ما ذكره اليعقوبي الذي ساح في إفريقيا والمغرب في هذه الفترة حيث قال أن المنطقة الممتدة بين قمودة (سيدي بوزيد) والساحل كانت تزهو بخضرتها وأشجارها، ويعلق جورج مارسيه على ذلك بقوله: إن أشجار الزيتون قد انتشرت في المنطقة التي تمتد لمسافة (١٥٠) ك.م. وكذلك في كل إقليم الساحل، كما انتشرت فيها البساتين التي زخرت بمختلف الأشجار المشمرة والقرى التي كادت تلامس بعضها البعض من كثرة ازدحامها، وكان لكل قرية منها معصرة الزيت الخاصة بها<sup>(١)</sup>، كما ويمكن اعتبار غرس البساتين وجتنس رقادة وما استثبت فيها من صنوف الأشجار والرياحين وما أجري فيها من مياه، والتي كانت نموذجاً احتداه الناس دليلاً آخر على هذا النشاط وعلى جهود الأمير إبراهيم فيه.

(١) انظر د. سعد زغلول عبد الحميد: المراجع السابقة ج ٢ ص ٤٩٥ .

وكان لا بد أن ينعكس هذا النشاط إيجابياً على الثروة الحيوانية أيضاً، وكان ذلك سبباً ونتيجة له في نفس الوقت، فقد تطلب الأمر زيادة أعداد الحيوانات المستخدمة في العمل الزراعي، وزيادة رقعة الأراضي المزروعة توفر الغذاء لقطعان جديد من الحيوانات فضلاً عن تلك التي كانت ترتع في مروج الجنوب لتفي بالحاجة المتزايدة من اللحوم والأصوف والجلود والألبان تبعاً لازدياد العمران.

وبناء على ما تقدم، لم نعد نستغرب ما ذكره اليعقوبي عن ازدهار الزراعة في هذا العهد كما أشرنا إليه آنفاً، ومن بعده البكري الذي زار إفريقياً بعد ذلك والذي قال بأنه كان يخرج من توزر في بلاد الجريد ألف حمل من التمور كل يوم إلى مختلف الجهات<sup>(١)</sup>، وأن جباية هذه البلاد كانت متى ألف دينار<sup>(٢)</sup>، وجنات الفستق كانت في قصبه متaramية الأطراف ومنها كان يصدر إلى مصر والأندلس وسجلماسة، وأن جلواء كانت تمير القبروان بقصب السكر والشمار والبقول<sup>(٣)</sup>، وأنه كان يحمل من باحة كل يوم ألف حمل بغير من الحبوب إلى تونس والقبروان<sup>(٤)</sup>، إلى غير ذلك من التصوص التي تؤكد هذا الازدهار الذي لم يخلق فجأة، وإنما تعود جذوره إلى فترة سابقة على زيارته بطبيعة الحال.

#### الصناعة:

إن التطور العثماني في مصر من الأمصار يؤدي بالضرورة إلى نشاط الصناعة فيه، وفي ذلك يقول ابن خلدون في مقدمته: (إن المكاسب إنما

(١) البكري: المغرب في ذكر بلاد إفريقيا والمغرب ص ١١٨.

(٢) البكري: المصدر السابق ص ٤٩.

(٣) البكري: المصدر السابق ص ٣٢.

البكري: المصدر السابق ص ٥٦.

هي قيم الأعمال، فإذا كثرت الأعمال كثرت قيمها بينهم [السكان] فكثرت مكاسبهم ضرورة ودعتهم أحوال الرفه والغنى إلى الترف وحاجاته من التائق في المساكن، والملابس واستجادة الآنية والماعون واتخاذ الخدم والمراكب وهذه كلها أعمال تستدعي بقيمتها ويختار المهرة في صناعتها والقيام عليها فتنتفق أسواق الأعمال والصناعات ويكثر دخل المصر وخرجه ويحصل اليسار لمتحلي ذلك من قبل أعمالهم ومدى زاد العمران زادت الأعمال ثانية ثم زاد الترف تابعاً للكسب وزادت عوائده وحاجاته واستبسطت الصناعات لتحصيلها فزادت قيمتها وتضاعف الكسب في المدينة لذلك ثانية ونفت سوق الأعمال بها أكثر من الأول...<sup>(١)</sup>، فهو يصور في هذا النص حركة الصناعة ويعمل أسباب نشوئها وتطورها والفائدة المحصلة منها للمجتمع.

وعلى ذلك، فإن التطور العمراني الكبير الذي شهدته إفريقيا في عهد الأمير إبراهيم قد أدى إلى تطور الحرف وتنوع المهن، وابتكر صناعات جديدة لمواكبة هذا التطور، وأصبح يمارسها قطاع كبير من الطبقة الشعيبة بعد أن حظيت باحترام المجتمع، يدل على ذلك كثرة الأسماء في كتب الترجم والطبقات التي تلقب أصحابها بإحدى هذه الصناعات أو الحرف وتعود لتلك الفترة مثل: البناء، اللباد، العاثك، الخياط، الرفاء، الطلاء، الصياغ، الصابون، القيار، الخراف، الخرز، الدباغ، الزجاج، القصار، الغرابلي، المحداد... إلخ.

ومع أن الصناعة في إفريقيا بقيت آنذاك في إطار الحرفة، إلا أن ذلك لم يقف حائلاً دون عملية التطوير والتحسين وزيادة الإنتاج لتلبية حاجات الاستهلاك المحلي، ومتطلبات التبادل التجاري، سواء مع المشرق أو مع بلاد السودان الغربي، فقد ورد من النصوص التاريخية ما يؤكد أن هنالك

(١) ابن خلدون: المقدمة ص ٣١.

مصنوعات إفريقية كانت تصدر إلى الأخيرة منذ النصف الثاني من القرن الثاني الهجري<sup>(١)</sup>.

وإذا استعرضنا هذه الصناعات نلاحظ أنها قد تركزت في الفترة التي نبحث فيها فيما يلي:

\* الصناعات المتعلقة بالبناء والتشييد: كالطوب الذي كان يصنع من الطين والتين، والأجر، والأخشاب، وقطع الحجارة، والخزف، والزجاج، والكلس، وما يتبع ذلك من أعمال النجارة والمحدادة، والتي ازدهرت جميعاً وقتلت لتفي بمتطلبات حركة المعمار التي نشطت إلى حد كبير سواء على المستوى الرسمي أو الشعبي وقد تمثل ذلك في بناء القصور والحسون والأسوار كما سيأتي ذكره.

\* صناعة الغزل والنسيج وما يتبعها من القصارة والصباغة وتركيب الألوان: والتي اشتهرت عليها الطلب وقتلت في الشرق والمغرب على حد سواء لما نالته بعض أنواع منسوجات إفريقية من شهرة مثل البسط والمسجد (الزرابي) التي اشتهرت بها القيروان، والبرانس التي اشتهرت بها جريدة فضلاً عن المنسوجات الصوفية الأخرى التي اشتهرت بها سوسة، والمنسوجات الحريرية التي اشتهرت بها قابس بصفة خاصة لعمومها ورقتها ودقة صناعتها، والقطنية وكذلك القطنية الحريرية التي تخصصت فيها سوسة أيضاً، وقد بلغ من نشاط هذه الصناعة أن النساء كن يغزلن الخيوط في بيوت، ثم إما يعنن غزلأً كما ذكره الدباغ في ترجمته لأبي عمرو بن نَبِيل عمو القاضي الزاهد من أن معيشته كانت من عمل جارية سوداء

---

انظر المالكي: المصدر السابق ج ١ ص ١١٧، كذلك د. الحبيب الجنحاني:  
المراجع السابق ص ٥٩، ٦٢.

له كانت (تغزل وتبيع غزلها وتطعمه)<sup>(١)</sup> أو يقمن بشجو في مناج في بيوتهم<sup>(٢)</sup>.

\* المصنوعات الجلدية وما يتبعها من الدباغة والتممير والصيغ: وقد اشتهرت بها مدن عديدة أهمها القيروان حيث كانت تصنع السروج والأحذية والمناطق والأنطاع... الخ.

\* الفنون الصناعية: وتشمل أعمال التكفيت والتطعيم والتصديف والتدهيب والمحفر على العاج والخشب والمعادن، وصناعة البلور والزجاج الفني والملون، والصياغة، وتجلييد الكتب، وقد اشتهرت بها مديتها القيروان وتونس بصفة خاصة.

\* صناعات تشرف عليها الدولة: مثل ضرب العملة، وصناعة الأسلحة، ودار الطراز، وبناء السفن الحربية وما يلزمها من تجهيزات وأسلحة.

\* الصناعات المتعلقة بالزراعة: وتشمل معاصر الزيت، ومطاحن الغلال، ومحالج القطن، ومصانع السكر.

\* صناعة التعدين: وكان ينهض بعضها الرقيق بصفة خاصة، وكانت أشهر مناجم الحديد بالقرب من (رماجنة) على الحدود التونسية الجزائرية في عصرنا الحاضر، فضلاً عن مناجم الفضة والرصاص والكحول.

\* صناعات متفرقة: مثل الفخار، الجبال، الورق، العطور، العاج والأدوية، مستحضرات التجميل، الآلات العلمية الدقيقة، السفن التج

---

(١) الدباغ: معالم الأيمان ج ٢ ص ٣٥٧.

(٢) انظر المالكي: المصادر السابق ج ١ ص ١٣١، كذلك د. الحبيب الجنحاني: المرجع السابق ص ٧٩ - ٨٠.

وقوارب الصيد وغيرها.

وأما أهم الصناعات التي دخلت إلى إفريقية في عهد الأمير إبراهيم فكانت كما يلي:

\* صناعة الآلات العلمية كالاصطربلات والآلات الفلكية التي تخصص في صنعها عثمان بن سعيد الذي اشتهر بالصيقل بسبب ذلك كما ميأني ذكره.

\* صناعة الورق، وستعرض لها فيما بعد.

\* صناعة مستحضرات التجميل التي تخصص فيها إسماعيل بن يوسف الطلاء المنجم وكان هو أول من أدخلها إلى إفريقية كما قال الزبيدي<sup>(١)</sup>.

\* التوسيع في صناعة النار اليونانية إن لم تكن قد استحدثت في عهده، إذ أن المعلومات عن هذا الموضوع قليلة ومن غير اليسير التوصل إلى رأي قاطع بشأنها، وقد تخصص في صناعتها ابن القيار.

وما تجدر الإشارة إليه هو أن صاحب المصنع أو المحل كان يدحى عصروند (المعلم)، وكان الصناع إما رفقاء عنده أو أجراء يدفع لهم أجورهم باليوم أو حسب القطعة<sup>(٢)</sup>، وكان هؤلاء يبدأون حياتهم صبياناً ثم يتدرجون في الحرفة حتى يحلقونها، ومن ثم يستقلون في كثير من الأحيان إذا كانوا من الأحرار. كما كان يحدث أحياناً أن توارث بعض الأسر إحدى الحرف

---

(١) الزبيدي: طبقات التحويين واللغويين ص ٢٤١.

انظر مقالنا عنه في مجلة العربي، عدد ٣٢٨ لشهر آذار (مارس) ١٩٨٦ ص ١٠٦ وما بعدها.

(٢) انظر د. العبيب الجنحاني: المرجع السابق ص ٧٩.

جيلاً بعد جيل.

وهكذا ازدهرت الصناعة أيضاً في هذا العهد، وقامت بالدور الذي رسم لها في دعم اقتصاد البلاد خير قيام.

### التجارة:

تجلى الانتعاش الاقتصادي في هذا العهد أكثر ما تجلى في التجارة، إذ نشطت وقتئذ بحيث أصبحت عائداتها هي الدعامة الرئيسية لهذا الاقتصاد، فقد استفادت إفريقياً من موقعها الجغرافي المتميز في قلب حوض البحر المتوسط مركز الحركة في العالم القديم، وقد طرأ منذ أوائل القرن الثالث الهجري/ التاسع للميلاد حدثان هامان كان لهما أثراًهما الفعال في هذا النشاط، أولهما تحول طريق الذهب القديم الرابط بين غانا ومصر عن طريق بلاد النوبة لكتلة مخاطره على القوافل التي كانت تسلكه، واتجاهه بدلاً من ذلك إلى بلاد المغرب، جاعلاً من القيروان وببلاد البحرين ووارجلان وتاهرت وتلمسان وفاس وسلجماسة مراكز تجارية نشطة تتفرع منها شبكة مسالك تجارية متعددة، وما ارتبط بذلك التحول من اكتشاف مصدر جديد وغزير لسلعتين من بلاد السودان الغربي هما الذهب الذي ظل طوال بضعة قرون يغدو مصانع ضرب العملة الذهبية في بلاد المغرب، وتجمعت منه ثروات طائلة في مدنها، ويدعم التبادل التجاري بين العالم الإسلامي والأقطار الأخرى<sup>(١)</sup>، ثم الرقيق الأسود الذي أصبحت له قيمة اقتصادية وعسكرية كبيرة في العالم الإسلامي، حيث كان هؤلاء العبيد يلحقون في الزراعة والصناعة وحراسة القوافل التجارية، ومنهم من كان يلتحق بالجندية، وقد رأينا أن الأمير إبراهيم قد جند منهم حوالي العشرة

---

(١) انظر د. الحبيب الجنحانى: المرجع السابق من ٣٢.

آلاف جندي، ويبلغ عددهم في جيش أحمد بن طولون أربعين ألفاً، إلى حد أنه خصص لهذه السلعة بالقيروان وفتنت سوق خاص بها هو سوق البركة<sup>(١)</sup>.

وثانيهما هو سيطرة الأسطول الأغلبي وبصفة خاصة في عهد الأمير إبراهيم على مياه وسط وغرب البحر الأبيض المتوسط مما فتح الباب على مصراعيه أمام تجارة إفريقيا مع جزر البحر الأبيض المتوسط وجنوب غرب أوروبا فضلاً عن المشرق، يضاف إلى ذلك ما سبقت الإشارة إليه من إجراءات أمنية اتخذها الأمير وقتلت في سبيل تأمين الطرق التجارية البرية حتى أصبح (القوافل والتجار) يسرون في الطرق آمنين<sup>(٢)</sup>، الأمر الذي جعل من إفريقيا إحدى المناطق التجارية الرئيسية في العالم الإسلامي بأسره وليس في غيره فقط بواجهتها التجارية، البحيرية المتمثلة في الموانئ التجارية الواقعة على شواطئها الشرقية والشمالية كطرابلس وسفاقس وسوسة وتونس وبتررت وطبرقة وعابة، والمداخلية أو الصحراوية المتمثلة في بلاد الجريد، فضلاً عن الترابط المتين بينهما وبين المراكز التجارية الأخرى في أقطار المغرب والذي لم يحل دونه الخلاف السياسي بين الدول القائمة في هذه الأقطار لافتقاء كل منها بموارد المسالك التجارية فيها دون محاولة توسيع نطاقها على حساب الآخرين<sup>(٣)</sup>.

وعلى ذلك، نشطت في إفريقيا وقتلت كلتا التجارتين الداخلية والخارجية، وكانت القيروان هي قلب هذا النشاط، إليها ترد القوافل ومنها تصدر في حركة دائمة على مدار العام، يدللنا على ذلك المبالغ الضخمة

(١) القاضي عياض: المصدر السابق ص ٣٢ وما بعدها.

(٢) ابن الأثير: المصدر السابق ج ١ ص ٥.

(٣) انظر د. العبيب الجشعاني: المرجع السابق ص ٢٢.

المحصلة عند أبوابها مكوساً على هذه القوافل والتي بلغت ستة وعشرين ألف درهم في اليوم عند كل باب كما سبق ذكره، فكانت باجة تميرها بالحبوب وببلاد الجريد بالتمور والفستق وغيرها وببلاد الساحل بالزيت وسردانيا بالحمضيات والبقول والعسل، وما حولها من مزارع بالخضر وقلشانة ومدكونك بالتين كما تقدم ذكره أيضاً، وبذلك غطت هذه التجارة الداخلية حاجات السكان من السلع الاستهلاكية بسهولة.

وكما أسمهم العديد من علماء إفريقية وفقهائهم في النشاط الزراعي، أسمحوا أيضاً في تنشيط التجارة الداخلية، فمع أنهم وقفوا موقفنا سلبياً من التجارة الخارجية وبخاصة مع بلاد السودان الغربي وتورعوا عنأخذ المال المكتسب فيها ربما لما عرفت به من الريع الفاسد، بدليل ما ذكره الدباغ عن الإمام سحنون في النص الذي أوردناه آنفاً، ثم ما ذكره القاضي عياض في ترجمته لأبي الفضل أحمد بن علي أحد تلاميذ الإمام سحنون، من أنه ترك أكثر من ألف دينار من ميراث أبيه ولم يأخذها وحينما سُئل عن ذلك قال: (كان من تجارة العاج فكرهته لما جاء فيه عن أهل العلم)<sup>(١)</sup>، إلا أن كثيراً منهم لم يجد حرجاً في العمل في التجارة الداخلية، فكان لهم حوانيت يتجررون فيها بسلع مختلفة مثل عبد الرحيم بن عبد ربه الريعي الزاهد الذي ذكرناه آنفاً والذي كان في أول أمره تاجراً في سوق البازارين<sup>(٢)</sup>، وعن بن يوسف الخزاعي الذي كان له حانوت يبيع فيه

(١) انظر القاضي عياض: المصدر السابق ص ٣٢٢، كذلك المالكي: المصدر السابق ص ٣٨٨، د. الحبيب الجنحاني: المصدر السابق ص ٦٣.

(٢) انظر القاضي عياض: المصدر السابق ص ١٥٩، كذلك المالكي: المصدر السابق ج ١ ص ١٧٦.

الكتان<sup>(١)</sup> وإسماعيل بن نافع من تلاميذ علي بن زياد الذي كان يزايا<sup>(٢)</sup>، وهاشم بن مسror التميمي الذي كان عنده ألف دينار فتصدق بها حتى لم يبق منها إلا خمسة دنانير ثم أتجر بها فعادت ألفاً<sup>(٣)</sup>، وأبو داود العطار الذي كان له حانوت عطارة في سوق القิروان<sup>(٤)</sup> وغيرهم، مما جعل الناس يقبلون على هذه التجارة الأمر الذي زادها نشاطاً وازدهاراً، فجذبوا من ذلك الأرباح التي كفلت لهم الرخاء، وجنى كبار التجار ثروات طائلة هي التي أكسبت المدن مظاهر الثراء، الأمر الذي دفع ببعض أفراد الطبقة الحاكمة للعمل فيها، إلى حد أن والدة الأمير إبراهيم نفسه السيدة (أتраб) لم تجد حرجاً في العمل في التجارة، فكانت تشارك بعض التجار وأصحاب القوافل كما سبقت الإشارة إليه.

وأما التجارة الخارجية فقد مارستها فئة كبار التجار، كما أسهم فيها أهل الدمة، فقد كان لليهود سوق خاص بهم في القิروان تعرف بسوق اليهود، ثم اليهود الردينة أو الرهادنة كما كانوا يسمون في إفريقية والذين كانت لهم حرفيات خاصة بهم في سوق القิروان أيضاً<sup>(٥)</sup>، وأما التصارى فكانوا يسيطرون على تجارة الزيت في المدن الساحلية<sup>(٦)</sup>، ويبدو أن أهل الدمة هؤلاء قد ظهرت منهم أمور منكرة من غش وتلاعب وتعامل بالربا بخاصة اليهود الذين مارسوا مثل هذه الأعمال في كل مكان وصلوا إليه عبر

(١) انظر القاضي عياض: المصدر السابق ص ١٢٨.

(٢) انظر د. الحبيب الجنحاني: المرجع السابق ص ٨٧.

(٣) الدباغ: المصدر السابق ج ٢ ص ٣٤٤.

(٤) القاضي عياض: المصدر السابق ص ٣٠٧.

(٥) انظر القاضي عياض: المصدر السابق ص ٢١٨، وكذلك د. الحبيب الجنحاني: المرجع السابق ص ٥٧.

(٦) انظر د. الحبيب الجنحاني: المرجع السابق ص ٩٠-٩١.

التاريخ، مما جعل القاضي ابن طالب يفرض عليهم في سنة ٢٧٠ / ١٨٨٤ أن يجعلوا على أكتافهم رقعاً بيضاء في كل رقة منها رسم قرد وختير وأن يجعلوا على أبواب بيوتهم الواحـا سمرة في الأبواب مصور فيها مثل ذلك<sup>(١)</sup>، إذ لا تفسير لهذا الإجراء وإجرائية الآخرين من منع التعامل بالرها، وإجبار الصيارة على دراسة (كتاب الصرف) اللذين أشرنا إليهما آنفـاً واللذين اتخدـهمـاـ فيـ تلكـ الآـونـةـ أـيـضاـ،ـ إـلاـ أنـ يـكـونـ ذـلـكـ هوـ الدـافـعـ لهاـ جـمـيـعـاـ لـمـاـ عـرـفـ بـهـ اـبـنـ طـالـبـ منـ تـدـيـنـ وـورـعـ وـحـرـصـ عـلـىـ تـطـيـقـ الـكـتـابـ والـسـنـةـ وـاتـبـاعـ لـمـاـ أـوـصـىـ بـهـ الـإـسـلـامـ لـأـهـلـ الـذـمـةـ وـالـحـفـاظـ عـلـىـ حـقـوقـهـمـ.

وتتجدر الإشارة هنا إلى موضوعين هامين أولهما أن فنيات التجارة الإسلامية في القبروان في هذا العهد عرفت نظام الشركة والوكالة التجارية، فيذكر القاضي عياض أنه كانت بين عبد الجبار بن خالد السري (ت سنة ٢٨١هـ) وحمديسقطان (ت سنة ٢٨٩هـ) تلميذ الإمام سحنون (شركة في القطن يعملان في سوق الأحد فيه)<sup>(٢)</sup>، ثم ما ذكرناه عن الشركة بين السيدة أتراب والدة الأمير إبراهيم والتاجرين القبروانيين، وأما الوكالة التجارية فقد برزت في التجارة الخارجية، فالوكيل إما أن يكون وكيلاً لتاجر واحد أو لأكثر من ذلك، وكان من مهامه تجهيز القوافل الخاصة بموكليه<sup>(٣)</sup>. كما ارتبطت التجارة الداخلية بالزراعة، ولذا فقد عرفت صيغة المخاضرة بعد أن قرر شرعيتها الإمام سحنون الذي اشتري محصول زيتون

(١) المالكي: المصدر السابق ج ١ ص ٣٨١، كذلك القاضي عياض: المصدر السابق ص ٢٢٣، كذلك د. الحبيب الجنحاني: المرجع السابق ص ٥٦.

(٢) القاضي عياض: المصدر السابق ص ٢٩٦.

(٣) انظر د. الحبيب الجنحاني: المرجع السابق ص ٥٨.

قبل موعد قطنه ثم باعه في الموسم<sup>(١)</sup> فاقتدى به الناس في ذلك.

وثانيهما هو ما ظهر من نشاط في النقل البحري في هذا العصر بين مدن إفريقية من جهة، وبين الأندلس وجزر غرب المتوسط والولايات الإسلامية الأوروبية من جهة ثانية، إلى حد أن الأمير إبراهيم نفسه شارك في هذا النشاط كما يفهم من نص أورده الدباغ في ترجمته لموسى بن عبد الرحمن القطان جاء فيه أن موسى هذا كان مسجوناً فأنحرجه الأمير إبراهيم من السجن وكان (سبب خروجه مسألة مركب عطب لإبراهيم بن أحمد (أي الأمير) فأفاته بقولي ابن القاسم وأبن نافع، فإن القاسم يقول: الكراء على البلاغ، وأبن نافع يقول: يعطى من الكراء بمقدار ما سار)<sup>(٢)</sup>، الأمر الذي كان له أثره الإيجابي القوي على هذا النشاط وخاصة وعلى التجارة بوجه عام، واحتاج تطور هذا النقل وقتئذ إلى ضبط المعاملات فيه، فلألف محمد بن عمر (ت سنة ٢٩٧ هـ) كتاباً في هذا الموضوع هو كتاب (أكرية السفن)<sup>(٣)</sup> للاستنارة به.

وأما أهم السلع في قائمة هذا التبادل التجاري، فكانت مع بلاد السودان الغربي كما يلي: الحبوب، والملح، والتمور، والزيبيب، والعسل، والسكر، والخرز، والنحاس المصنوع، والخزف، في مقابل منتجات تلك البلاد والتي كان أهمها على الإطلاق الذهب، والرقيق الأسود وكلتا هاتين السلعتين كانتا تشثان طريقهما من إفريقيا ويأتي بلاد المغرب إلى أوروبا وشرق العالم الإسلامي بعد سد حاجة السوق المحلي منها، وكلتا هما كان لهما أهمية بالغة في العالم القديم، ومع أنه قد سبقت الإشارة إلى هذا

<sup>(١)</sup> انظر المالكي: المصدر السابق ج ١ ص ١١٧.

انظر الدباغ: المصدر السابق ج ٢ ص ٣٣٧.

القاضي عياض: المصدر السابق ص ٢٣١.

الموضوع، إلا أنه لا ضير من التعرض للذهب ثانية بایجاز.

فمن المعروف أنه منذ انهيار القسم الغربي من الإمبراطورية الرومانية في أواخر القرن الخامس للميلاد فقد الذهب دوره في نظام النقد في غرب أوروبا لدورته فيها لتحل الفضة التي أصبحت تضرب منها العملة النقدية المتداولة في تلك المنطقة، ومائلتها في ذلك الإمبراطورية الفارسية التي كانت وحدة النقد المتداولة فيها هي الدرهم الفضي، وبقي الدينار الذهبي وقفاً على الدولة البيزنطية التي كان يصلها الذهب من مصر عبر الطريق القديم إلى قلب القارة الأفريقية ومن مناجم الأورال في الشمال.

وحيثما تدفق ذهب السودان الغربي عبر الطريق الجديد إلى إفريقيا ويافي بلاد المغرب ومنها إلى المشرق وأوروبا الغربية وأصبح المسلمون سادة الذهب في العالم، تمكّن العالم الإسلامي من إحراز التفوق الاقتصادي على الأقطار الأخرى الواقعة خارج نطاقه بفضل ما امتلكه من ثروة ذهبية ضخمة ولما تمنتت به العملة الإسلامية من اعتراف عالمي، مما جعل العديد من الكتاب يقولون أن هذا الحدث جعل الفتوحات الإسلامية (تحتل أو لا مكانة بارزة في التاريخ الاقتصادي العالمي بين غزوات الإسكندر التي فتحت للعالم اليوناني ذخائر مملكة فارس، ومتاجم آسيا، والغزوات الإسبانية التي مكنت أوروبا من ذهب وفضة القارة الأمريكية، وتبرز ثانياً ظاهرة جديدة في تاريخ الدورة النقدية حيث لم يسجل قبل الدينار الإسلامي عملة شملت دورتها الشرق، ومنطقة البحر الأبيض المتوسط، وأوروبا في نفس الوقت)<sup>(١)</sup>، هذا من ناحية، ومن ناحية ثانية أعاد ذهب السودان الغربي المتدافق إلى أوروبا الغربية عبر بلاد المغرب لهذا المعدن

---

(١) د. الحبيب الجنحاني: المرجع السابق ص ٣٣، وانظر أيضاً خريطة حركة الذهب في هذا المرجع ص ٢٢٥.

النفيس مكانته السابقة في نظام النقد الأوروبي إذ عادت العملات فيها تسك منه، مما أكسبها الثقة وبالتالي أوجد أساساً متيناً لاقتصادها.

وأما أهم صادرات إفريقية في التبادل التجاري مع الشمال والغرب فكانت بالإضافة إلى الذهب هي: الزيت، المنسوجات، الخزف، العنبر، العطور، السكر، الزبدة، اللحوم، الصوف، الجلد، الشمع، الحبوب، التمر، الزيسب، وتحصل بالمقابل على الفراء، والرقيق الأبيض، والأخشاب، وهكذا كانت تجتمع في أسواقها منتجات الشمال والجنوب، ومنها يعاد تصديرها إلى مختلف الجهات مما أكسبها حركة دائمة.

وأما بالنسبة لتنظيم هذه الأسواق، فلم تختلف أسواق المدن في المغرب الإسلامي عن مثيلاتها في شرقه، إذ كانت تسمى إما باختصاصها التجاري في معظم الأحيان، أو تنسب إلى مؤسسها أو إلى فئة اجتماعية معينة، إلا أن ما يلفت الانتباه بالنسبة للقيروان التي كانت المركز التجاري الأول في إفريقيا في الفترة التي نبحث فيها هو السوق التجاري الرئيسي فيها الذي بلغ طوله ما يزيد عن الميلين أي ما يربو عن الثلاث كيلومترات، وكان يسمى سطاط سوق القيروان وقد حفت به المتاجر والحوانيت في كلا جانبيه، وأما الأسواق الأخرى فكان أشهرها: سوق البازارين، سوق السراجين، سوق الزجاجين، سوق النخاسين (البركة)، سوق الخرازين، سوق القطانين، سوق الأحد، سوق الغزل، سوق المخازين، سوق الجزارين، سوق اليهود<sup>(1)</sup> وغيرها، الأمر الذي يقدم لنا دليلاً واضحاً على هذا الازدهار التجاري.

وكان لا بد من فرض رقابة شديدة على هذه الأسواق للحيلولة دون

---

1. انظر د. الحبيب الجنحاني: المرجع السابق ص ٦٧ وما بعدها.

الغش في السلع والتلاعب في المكاييل والأوزان والأسعار، فكان الولاة أنفسهم يتولون هذه المهمة، ثم أوكلت للقضاة منذ تولي الإمام سحنون قضاة إفريقية، وبذلك كانوا يقومون بمهام المحاسب بالإضافة إلى القضاء، فيجعلون الأمانة في الأسواق لمساعدتهم في هذه الرقابة، حيث يجري تأديب من ثبت عليه مخالفة الشرع بالعقوبة التي يستحقها من تعزير أو جلد أو تغريم أو نفي من الأسواق، ومع أن هذا الإشراف من القضاة على الأسواق بدأ في وقت سابق على عهد الأمير إبراهيم، إذ أن ولاية الإمام سحنون للقضاة كانت في سنة ٢٣٤هـ، إلا أن قضاته مع تشددهم في هذه الرقابة فرضوا من الإجراءات المستحدثة ما كان كفياً بمواجهة التطور الذي حدث في هذا العهد كذلك التي اتخذها ابن طالب في سنة ٢٧٠هـ والتي سبقت الإشارة إليها، والذي كان قد حصل على تفويض مطلق من الأمير إبراهيم في إجراء ما يراه مناسباً بهذا الشأن، وفي ذلك يقول القاضي عياض: (وكان ابن الأغلب قد فوض إليه النظر في الولاة والجباة والعزل والولاية وقطع المناكير)<sup>(١)</sup>، وقد بلغ من اهتمام القضاة والفقهاء بهذه الرقابة أن قام بعضهم بتصنيف المؤلفات عن هذا الموضوع مثل يحيى بن عمر (ت سنة ٢٨٩هـ)، الذي ألف في ذلك كتابه المسمى (أحكام السوق)<sup>(٢)</sup> في تلك الفترة.

وهكذا نرى أن إفريقية قد عاشت في هذا العهد في ظل ازدهار اقتصادي شمل الحكومة والرعاية، مما فتح المجال أمامها لدفع المركبة الحضارية فيها دفعه قوية إلى الأمام.

(١) القاضي عياض: المصدر السابق ص ٢٢٣.

(٢) انظر كتابه (أحكام السوق)، المنشور في تونس سنة ١٩٧٥.

## أعماله العمرانية:

يجمع المؤرخون على أن إفريقية شهدت في عصر دولة الأغالبة تطوراً عمرانياً كبيراً، وإذا كان الكثير من أمراء هذه الدولة عرفوا بشغفهم بالبناء والتعمير، فإن الأمير إبراهيم يأتي في طليعتهم، لما قام به من أعمال عمرانية ضخمة تعتبر إحدى مفاخر الدولة المذكورة في هذا المجال، كما تعتبر خير دليل على جهوده في هذا التطور، إذ لم يلبث بعد توليه الحكم إلا فترة قصيرة حتى شرع في بناء مدينة (رقادة) على بعد ثمانية أميال جنوب القيروان، والتي أعجب الجغرافيون والرحالة المسلمين بحسن موقعها ودقة تحديطها وهندستها وجمال قصورها ويساتينها وطيب هوانها أيما إعجاب، فقد وصفها البكري بقوله: (وأكثرها بساتين وليس بأفريقية أعدل هواء ولا أرق نسيماً ولا أطيب تربة من مدينة رقادة . . . فإن من دخلها لم يزل ضاحكاً مستبشرًا من غير سبب)<sup>(١)</sup>، ويكرر ياقوت عنها نحو هذا القول، ويذكر عدة روایات عن سبب تسميتها بهذا الاسم لا يتسع المجال لذكرها<sup>(٢)</sup>.

بدأ الأمير إبراهيم في بناء هذه المدينة التي بلغ دورها أربعة وعشرين ألفاً وأربعين ذراعاً<sup>(٣)</sup> في سنة ٢٦٣هـ / ٨٧٦م، وشيد بها قصوراً عديدة ودوراً كثيرة ومسجدًا جامعاً، واحتلَّ فيها الأسواق، وزودها بالمنشآت الاقتصادية والاجتماعية الكثيرة، وزينتها بالحدائق الغناء والبساتين العديدة التي غرسها جميعاً بأنواع الأشجار والرياحين المحلية والمستجلبة، وأجرى إليها المياه من مسافاتٍ بعيدة لتجمع في صهاريج ضخمة ثم توزع منها إلى

(١) البكري: المصدر السابق ص ٢٧.

(٢) ياقوت الحموي: معجم البلدان ج ٣ ص ٥٥.

ياقوت الحموي: معجم البلدان ج ٣ ص ٥٥.

مختلف منشآتها وحدائقها وبساتينها في نظام بديع، ثم انتقل إليها بعد ذلك من العباسية مع أهل بيته وحاشيته ورجالات دولته ودعاوين حكومته، ونقل إليها الكثير من التجار والصناع ورجال العلم، ولم يفتاً بتعهداتها بالزيادة والتنظيم والتحسين كلما تطلب الأمر ذلك، فأدار حولها سوراً وخندقاً وجعل لها أبواباً حديدية محكمة الصنعة فيما بعد، وكان من أشهر القصور التي شيدتها فيها قصور (بغداد) و(المختار) و(الفتح)<sup>(١)</sup> و(الصحن)، وأسس في أحد مبانيها جامعة (بيت الحكمة) التي سمعود لذكرها بعد قليل.

وسرعان ما اتسعت هذه المدينة بوصفها العاصمة الجديدة بما أضيف إليها من منشآت جديدة، وازدياد أسواقها وما الحق بها من فنادق وحمامات ودور للعلم، وازدياد مستمر في عدد سكانها حتى غدت في سنوات قليلة من أعظم مدن إفريقيا عمراناً ومن أكثرها نشاطاً.

ولم تتوقف عن هذا التوسيع بعد الأمير إبراهيم، وإنما واصل خليفتاه العناية بها فأضافا إليها عدة منشآت جديدة كان أهمها ما عمره فيها الأمير زيادة الله الثالث آخر أمراء الأغالبة وحفيد الأمير إبراهيم الذي حفر بها صهريجاً ضخماً طوله خمس مئة ذراع وعرضه أربع مئة، وأجرى إليه ساقية ضخمة تصب فيه على مدار الساعة، في حين يخرج الماء الزائد عن سعته من قنطرة أخرى تتجه إلى البساتين لمريها، ولضخامة هذا الصهريج الذي هو عبارة عن بحيرة اصطناعية سماه (البحر)، وبين فيه قصراً على أربع طبقات سماه (العروض)، أنفق عليه مئتين واثنين وثلاثين ألف دينار، حتى أصبحت

---

(١) انظر ابن عذاري: المصادر السابق ج ١ ص ١١٧، ابن الخطيب: أعمال الأعلام، ق ٢ ص ٢٧ حاشية ١، حسن حسني عبد الوهاب: خلاصة تاريخ تونس ص ٨٨ كذلك ورقات عن الحضارة العربية بإفريقيا، ق ١ ص ١٩٤.

بهذه الزيادات المتواصلة أكبر من القiroان نفسها (٥)، وهكذا لم تزل دار الملك لأمراء بنى الأغلب حتى انقضاء عهد دولتهم، كما سكتها عبد الله المهدي أول خلفاء الفاطميين أيضاً، إلى أن انتقل عنها إلى المهدية في سنة ٣٠٨هـ / ٩٢٠م (٦).

وبالإضافة إلى رقادة، أنشأ الأمير إبراهيم قصوراً أخرى بمدينة تونس لسكناه، حينما انتقل للأقامة بها في سنة ٢٨١هـ / ١٩٤م بعض الوقت (٧) عندما خالفت عليه في ثورتها الثانية، كان من ضمنها القصبة (٨). ويدرك المالكي أنه بناء على طلب أبي الأحوص المحفوف أحد كبار فقهاء المالكية في إفريقية في هذا العهد وأحد زمادها المعروفين كما سيأتي ذكره، زاد في المسجد الجامع بسوسة السقوف العالية الثلاث التي تلي القبلة، وأنشأ فيها مصلى العيددين، وأجرى إلى وسط تلك المدينة ساقية توصل مياه الشرب من مكان بعيد بخارجها (٩).

ولم يقتصر نشاطه العراني على العمارة المدنية، بل تعداه إلى العمارة الحرية، فقد اهتم بتحسين سواحل إفريقية، فبني العديد من الحصون المعروفة بالرياطات (الربط، أو الأربطة) في أماكن عديدة منها (١٠)، لتدعم سبل الدفاع عنها تحسباً من هجمات الأسطول البيزنطي وسفن القرصنة

(١) حسن حسني عبد الوهاب: خلاصة تاريخ تونس ص ٩٠.

(٢) انظر ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٨٤.

(٣) ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٣.

(٤) ابن أبي الضياف: المصدر السابق ج ١ ص ١٤٥.

(٥) المالكي: المصدر السابق ص ٢٩٢ وما بعدها. انظر كذلك القاضي عياض: المصدر السابق ص ٢٠٢.

(٦) ابن الآثير: المصدر السابق ج ١ ص ٥، ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٣.

الأوروبيين، الذين كانوا يغزون عليها بقصد النهب والسلب والتدمير كلما وجدوا غرة وحيثما أمكنهم الفرصة. كما زاد في تحصين مدينة سوسة بوصفها فرضة القิروان، والقاعدة الرئيسية للأسطول الأغلبي، فيبني سورها<sup>(١)</sup>، ورسم ما احتاج إلى ترميم من رباطاتها ومحارسها.

وجرى ميسورو الحال من الصلحاء في عهده على نهجه في بناء الرباطات والمحارس، من ذلك، ما يذكره القاضي عياض في ترجمته لسهل بن عبد الله بن سهل القبريانى حيث يقول عنه: (وكان كثير المال فعالاً للخير، بنى قصر الرباط على البحر بسوسة فأنفق فيه مالاً عظيماً، وكانت أرادوا بناء فأتوا يستعينونه في ذلك، فتولى جميعه، وقيل بل كان موضعه ربوة رمل كان محمد بن سحنون يجلس عليها بعد العصر مع أصحابه، فقال يوماً: وددت لو بني هنا قصر. (أي رباط) فقال له سهل: أنا أبنيه، فبناء وأنفق فيه نحو ألف مثقال)<sup>(٢)</sup>.

#### النهضة العلمية :

شهدت الحركة العلمية في عهد الأمير إبراهيم نهضة شاملة، فقد تنوّعت اتجاهاتها. وتعددت اختصاصات أعلامها حتى غطت كافة فروع العلم والمعرفة التي كانت معروفة في عصره، ولم تعد مقصورة على علوم الدين

(١) ابن خلدون: المصر السابق ج ٤ ص ٢٠٣.

(٢) القاضي عياض: المصير السابق ص ٣١٢ وما بعدها.

وللتوضيح ما ورد في هذا النص عن الفقيه محمد بن سحنون نقول: أنه كان رحمة الله يرابط في رباط سوسة للجهاد طوال فصل الصيف معظم سنته حياته، كما جرت بذلك عادة الفقهاء والصلحاء والشهداء والمجاهدين من أهل إفريقية بل ومن أقطار المغرب الأخرى للدفاع عنها ضد هجمات الأساطيل العوادية. وقلما وجد أحد من هذه الفتنة عصرئذ لم يرابط في أحد رباطاتها فترة من حياته.

واللغة كما كان الأمر من قبل، وسارت في هذه الاتجاهات بخطى حثيثة إلى الأمام مما جعلها تواكب مثيلاتها في المراكز العلمية بالشرق، بحيث لا تتجاوز الحقيقة إذا قلنا أن عهده كان العصر الذهبي لها في إفريقيا الأغليبة، وهو ما يمثل صفة مشروقة في تاريخ هذا الأمير المتعدد المواهب والمتعدد الاهتمامات، ويوضعه في مصاف كبار رعاة العلم ومشجعيه في التاريخ.

وأول ما يذكر في هذا المجال شفфе هو نفسه بالعلم، فقد ولع منذ وقت مبكر من حياته بطلبه وبحضوره العلماء الأجلاء، فتذكرة الروايات أنه أقام في صقلية فترة من صباه، تعلم أثناءها اللغة اللاتينية الدارجة (الرومансية) التي عرفت في غرب أوروبا في العصور الوسطى حتى آجادها<sup>(١)</sup>. وكان فيما بعد كثيراً ما يتحدث بها مع فتاته الصقالبة بخاصة إذا أراد أن يخفى عن جلسائه ما يقول، وفي ذلك يقول القاضي عياض في ترجمته للقاضي ابن طالب في رواية للفقيه حمديسقطان، أنه أثناء مناقشة بين الأمير إبراهيم وحمديس المذكور عن التركة، تكلم الأخير بما لا يوافق هوى الأمير في حضور (بلغ) فتاه الصقلبي (فقام إلى بлаг المخادم مغضباً لهم بي. فكلمه الأمير بالصقلية فانكشف<sup>(٢)</sup>). كما يقول أيضاً في ترجمته لابن البناء القاضي إثر عزله عن قضاء قصططيلية وترحيله إلى رقاده لمقابلة الأمير إبراهيم حيث دارت المنازرة بينه وبين القاضي ابن عبدون بهذا الشأن في مجلس الأمير (فرفع إبراهيم رأسه إلى فتاه بлаг، فقال له بالصقلبية: أرى هذا الرجل - يعني ابن البناء - يستحق أن تنزع قلنسوة

(١) حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢٢٢.

(٢) القاضي عياض: المصدر السابق ص ٢٢٩.

القاضي وتوضع على رأسه<sup>(١)</sup>.

وما تجدر الإشارة إليه في هذا المقام هو أن إجادته لهذه اللغة فضلاً عن دورها في ثقافته، كان لها دور آخر لا يقل في أهميته عن الأول هو مساعدته في التعرف على مشاكل رعاياه من الأوروبيين في صقلية وجنوب إيطاليا وفهم مطالبهم بوصفها اللغة التي يحسنونها، وليس هؤلاء فحسب، وإنما أيضاً المتكلمين بها في إفريقية ذاتها، إذ أنها كانت هي اللغة الشائعة في بعض نواحيها مثل بلاد الجريد، والتي بقي أهلها يتحدثون بها حتى زمن الإدريسي في أوائل القرن السادس الهجري (الثاني عشر للميلاد).

وإلى جانب معرفته اللغة اللاتينية، اكتسب حصيلة واسعة في علوم الدين واللغة والأدب كما كان يقرض الشعر، وما وصلنا من شعره يدل على موهبة جيدة لا تتوفّر إلا في الشعراء المطبوعين، وبالإضافة إلى هذه العلوم التقليدية، شغف بالعلوم العقلية والتجريبية فطلبها بهمة ونشاط، فأجاد العلوم الرياضية والفلك والفلسفة وغيرها من هذه العلوم، الأمر الذي مكنته من المشاركة الفعلية في مناظرة فحول العلماء فيها سواء تلك التي كانت تدور في مجلسه أو في (بيت الحكمة)، بالتعليق أو التوضيح أو الاستفسار وهو في كل ذلك يقدم البرهان القوي على رسوخ قدمه في مواضع تلك المناظرات.

وقد حفظ لنا المالكي نموذجاً للمناظرات التي كانت تدور في (بيت الحكمة) بحضوره نورده فيما يلي بعضًا منها لبيان مكانته العلمية، إذ يقول في تعريفه بأبي عثمان سعيد الحداد أحد كبار علماء الكلام في القيروان

---

(١) القاضي عياض: المصادر السابق من ٣٧٢.

وكم من المدافعين عن موقف أهل السنة من قضية خلق القرآن<sup>(١)</sup>، أنه بعد أن استهلت المنازرة بين المذكور وعبد الله بن الأشج وغيره من الحضور القاتلين بخلق القرآن ويسط حجاج الطرفين. ثم إدلة الأمير إبراهيم برأيه في هذا الموضوع: (قال: أي سعيد الحداد): ثم جرى ذكر تكليم الله تعالى لموسى عليه السلام - فقلت: من سمع موسى الكلام؟ قال ابن الأشج: من الشجرة، قلت: من ورقها أو من لحائتها؟ قال أبو عثمان: والله ما درى أحد من أهل المجلس مرادي فيما ظهر لي. إلا الأمير، فبدر فقال لابن الأشج: اسكت ويلك خوفاً أن يجيئ فيجيب عليه الكفر. قيل لأبي عثمان: وما أردت - أصلحك الله - بهذا الكلام؟ فقال: لأنه كل من صرخ فقال بأنه من الشجرة على الحقيقة كفر، وزعم أن الله لم يكلم موسى وأنه لم يفضله بكلامه...<sup>(٢)</sup>، ولا شك في أن من يتتبع هذه المناقشة يتتأكد لديه سعة اطلاع الأمير إبراهيم على الفلسفة والمنطق وأساليب الجدل، ودرأة بعلم الكلام وأساليب المتكلمين المسلمين.

وأما معرفته بعلم الفلك والتنجيم فقد بلغ فيهاغاية، يؤكده ذلك ما ذكره الزبيدي في ترجمته لإسماعيل بن يوسف الطلاء المنجم، إذ يقول: (وكان إبراهيم يتحل علم التنجيم)<sup>(٣)</sup>، أي الفلك المبني على أساس علمية صحيحة، فكان يباحث فيه أعلام هذا العلم في دولته سواء من أهل إفريقيا أو الوافدين إلى بلاده من مختلف أقطار العالم الإسلامي، والذين بسبب

(١) انظر ترجمته في الخشني: طبقات علماء إفريقيا، المالكي: المصدر السابق. كذلك حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢٥٨، وانظر ترجمة ابن الأشج في الدباغ: المصدر السابق ج ٢ ص ٢٣٢.

(٢) انظر المالكي: المصدر السابق، ترجمة سعيد الحداد، كذلك حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢١٤.

(٣) الزبيدي: المصدر السابق ص ٢٤٢.

ذلك نالوا حظوة عنده، مثل إسماعيل بن يوسف الـأَنْفُ الذكر، وحمديس المنجم، وعثمان بن سعيد الصيقل وغيرهم، إلى حد أنه خصص خزانة في (بيت الحكمة) لحفظ الآلات الفلكية مثل الأسطرلابات والمقنطرات والجيوب وغيرها من أدوات البحث وحساب سير الكواكب ورصدها وتحقيق الأوقاف وضبط الأطوال والعروض مما يستعمل في هذا العلم<sup>(١)</sup>.

لذلك، فقد حفزه هذا الشغف بالعلم على دفع الحركة العلمية في إفريقية دفعة قوية إلى الأمام، واتجهت جهوده في هذا المجال عدة اتجاهات، أولها المضي قدماً في رعاية حركة العلوم الدينية واللسانية التي كانت مزدهرة وقتئذ فيها، وثانيها منح العلوم العقلية والتجريبية الناشئة أقصى ما يستطيع من عنايته لتوازي نظيرتها الأولى في النشاط والأذدثار وذلك باستجلاب الكتب من مختلف المراكز العلمية بخاصة من الشرق الإسلامي، وتأسيس مركز للترجمة، واستقطابه للعلماء في مختلف التخصصات للالتحاق بيلاطه، وأخيراً وليس آخرأً إنشاء مركز متخصص في هذه العلوم وتدريسها.

### العلوم الدينية واللسانية:

من المعروف أن القิروان أصبحت منذ تأسيسها المركز الرئيسي لدراسة علوم الدين واللغة في المغرب، وأن الصحابة والتابعين رضي الله عنهم الذين رافقوا جيوش الفتح أو وفدوا إليها فيما بعد وأقاموا فيها هم الذين أسسوا مدرستها الفكرية التي كان قوامها هذه العلوم شأنها في ذلك شأن المراكز الفكرية الأخرى في الشرق وقتئذ، وقد سارت الأجيال المتعاقبة التي أخذت عنهم وعن تلاميذهم ومن تلامهم في تسلسل مُطرد على نهجهم

---

(١) حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ١٩٧.

في الاهتمام بهذه العلوم دراسة وتدريساً، فكان كل جيل منها يضيف لبنة جديدة في بناء هذه المدرسة حتى غدت القิروان مدينة العلم في المغرب الإسلامي، يقصدها الطلاب من مختلف بقاعه للأخذ عن شيوخها، وليس ذلك فحسب، وإنما أصبحت أيضاً أحد المراكز الهامة لهذه الدراسات في العالم الإسلامي بأسره.

ونظراً لأن معظم الأجيال الأولى من طلاب العلم الأفارقة الذين ارتحلوا إلى المشرق للحج والاستراحة من العلم وأخذوا عن الإمام مالك رضي الله عنه في المدينة ثم عن تلاميذه فيها وفي مصر من بعده، ولعلامة مذهب العقلية المغارية المحافظة، فقد انتشر هذا المذهب بجهودهم في إفريقيا ثم في المغرب الإسلامي فيما بعد، حتى ساد فيه وتأصل ولم تعد المذاهب الأخرى التي كانت تتسرب إلى تلك المنطقة تقوى على منافسته، وكان من بين الذين لهم دور كبير في ترسيخه فيه الإمام أسد بن الفرات، ومحنون بن عبد السلام، فقد بلغ عدد الدين أخذوا عن الأخير ما يزيد عن السبع مئة عالم انتشروا في مختلف أقطاره ويثوه فيها.

وعلى ذلك أصبحت القิروان منذئد (أو آخر القرن الثاني وأوائل القرن الثالث للهجرة) هي المهد الثاني للمالكية حتى أصبح (حمى قصور زياد - المرابط بساحل إفريقيا - يسمى دار مالك لكثره من فيه من العلماء والعباد والصالحين من أصحاب مالك)<sup>(١)</sup>.

وإلى جانب المذهب المالكي وصلت إلى إفريقيا بعض المذاهب الأخرى. كان أهمها المذهب الحنفي من مذاهب أهل السنة ومذهبها الخارج الإباضية والصفرية، ومع المذهب الحنفي الذي اتخذه الأغالبة

---

(١) القاضي عياض: المصدر السابق من ٢٨٤.

مذهبياً رسمياً لدولتهم أسوة بالدولة العباسية بوصفهم ولاة لها، أخذت تتسرب إليها نظريات وأراء المعتزلة والتي كان من أهمها فضية خلق القرآن، والإيمان، وأسماء الله سبحانه وتعالى وصفاته مما أثار الجدل بين فقهاء هذا المذهب والمالكية، ومع أن الكثرة العددية بين الفقهاء كانت للمالكية بطبيعة الحال، إلا أن الأحناف كانوا يتمتعون بمساندة الدولة، ولم يلبث هذا الجدل أن تطور إلى خلاف حاد بين الفريقين قبيل تولي الأمير إبراهيم الحكم، وقد انعكس هذا الوضع على المالكية أنفسهم إذ بتأثير تلك الآراء اختلف تلاميذ الإمام سحنون في تلك الآونة أيضاً في مسألة الإيمان وانقسموا إلى فريقين (السحنونية) و(العبدوسية) كما سبقت الإشارة إليه<sup>(١)</sup>.

لذلك، رأى الأمير إبراهيم الذي تولى الحكم، والخلاف على أشدّه بين هذه الأطراف، أنه لا بد من أن يعمل على احتوائه قبل تفاقمه، فهو بالرغم مما كان يفرضه عليه منصبه الرسمي وثقافته ومعرفته بالعلوم الفلسفية بخاصة من تأييد الأحناف، إلا أن ذلك لم يكن بالأمر اليسير عليه لأن غالبية وعيته من المالكية، مما يسهل الأمر على فقهاء هذا المذهب لإثارتها عليه، إذا لمسوا منه ذلك، وبناء عليه، لزم جانب الحياد على ما يبدوا، فأخذ يختار قضائه من أتباع كلا المذهبين مع مراعاة النسبة العددية فكان قضائه المالكية أكثر بكثير من الأحناف، وكما ربطه علاقة طيبة ببعض

(١) لخص ابن غافق التونسي هذا الخلاف في مسألة الإيمان لمحمد بن عبد الحكم حينما التقى به في مصر وسأله عن هذا الموضوع بإيجاز شديد على النحو التالي: قال قوم: نحن مؤمنون عند الله مذنبون، وقال قوم. نحن مؤمنون، ولا ندرى ما نحن عند الله. فقال: ما قال فيها محمد بن سحنون؟ فقال له: مؤمنون عند الله فقال: دعني بهاذين، فعدت إليه فقال: الصواب ما قال محمد بن سحنون. (انظر القاضي عياض: المصدر السابق ص ٢١١).

الأحناف مثل ابن الأشج وابن عبدون، ونق الروابط بينه وبين كثير من كبار فقهاء المالكية وزهادهم مثل أحمد بن محتب بن أبي الأزهر، الذي كان يكتب إليه قائلاً: (إلى أخي في الإسلام وشقيقني في المحجة)<sup>(١)</sup>، وبعد الجبار السري الذي بلغ من تقديره له أنه كان يخرج من مجلسه لتشيعه وفي ذلك يقول القاضي عياض: (وخرج من عند الأمير إبراهيم، وكان يجله ويكرمه، فشيّعه إلى أن ركب دابته وأصلحت عليه ثيابه)<sup>(٢)</sup>، وابن طالب القاضي، وعيسي بن مسكين، ثم أبو الأحوص الكفيف الزاهد، الذي كان يزوره في بيته بمدينة سوسة (فإن وجده يطعن جلس (أي الأمير) على التراب، وأن وجله يأكل جلس على جلد المطحنة، لأنه لم يكن عنده حصير في البيت ولا غيرها، وكان إذا عرض للمسلمين حاجة كتب إليه بالفتحة على شقف)<sup>(٣)</sup>، وكان ينفد لهم مطالبه، وفي ذلك يقول القاضي عياض أيضاً أنه سأله أبو الأحوص الآنف الذكر ذات مرة: (هل لك حاجة؟ فامتنع؛ فعم عليه، فقال: ثلاثة حوايج - قال: هي قضية، فما هي؟ فطلب منه الزيادة في الجامع لقضيته على الناس، وإجراء ساقية من خارج المدينة إلى مواجهها، وإخراج من بالسجن، فأجابه)<sup>(٤)</sup>.

كما كان يستهديهم الدعاء، ويقبل نصائحهم ومواعظهم بصدر رحب، وليس ذلك فحسب وإنما يصبر على ما يجهبه به البعض من غليظ القول، مثل أبي الأحوص الآنف الذي أرسل إليه رسالة أملاها على بعض أهل سوسة يأمره فيها بالمعروف وينهاء عن المنكر بأسلوب عنيف، كان

(١) القاضي عياض: المصدر السابق ص ٢٥٩.

(٢) القاضي عياض: المصدر السابق ص ٢٩٦.

(٣) القاضي عياض: المصدر السابق ص ٣٠١ وما يليها.

(٤) القاضي عياض: المصدر السابق ص ٣٠٢.

ما جاء فيها: (يا فاسق؟ يا جائع؟ يانحائن؟ قد حذتَ عن شرائع الإسلام،  
وعن قريب تعانين م Gundakar من جهنم، وسترد فتعلم)<sup>(١)</sup>، فأجابه الأمير  
بقوله: (عذرناك لفضلك ودينك)<sup>(٢)</sup>، الأمر الذي مكن هؤلاء العلماء  
بوصفهم مصابيح الأمة وحراسها بما عرفوا به من براءة في الفقه، وورع  
صادق، وزهد في الدنيا، وجرأة في الحق، ودماثة أخلاق، من مواصلة  
دورهم التاريخي الهام المتمثل في رقابتهم على الدولة من ناحية، وربطهم  
العلم بالجهاد من ناحية ثانية، ومواصلة نشاط حركة العلوم الدينية واللغوية  
بسهولة ويسر وفي جو من الحرية المطلقة في هذا العهد من ناحية ثالثة.

وأما دور الأمير إبراهيم في هذا النشاط، فإنه تمكّن بحكمته وحسن  
تدبيره وسعة علمه تطويق الخلافات الفقهية هذه في إطار الجدل الفكري  
والمناظرة العلمية فحسب، أي أنه حصرها في نقاش علمي بحث بين علماء  
متخصصين ضمن مناظرات تعقد في مجلسه أو في أروقة العلم بجامعة  
(بيت الحكمة) كتلك المناظرة التي دارت بين سعيد المداد من المالكية وابن  
الأشج وأصحابه الأحناف والتي أشرنا إليها سابقاً، وهو بذلك ألغى دور  
ال العامة في هذه الخلافات وحال دون أن تكون طرفاً فيها، الأمر الذي جعل  
حدثها والتفور بين الناس يأخذان في التراجع وبالتالي تتلاشى آثارها السلبية  
بالتدريج، دون أن يؤثر ذلك سلبياً على زخم نشاط البحث العلمي، إذ  
واصلت الفئة المثقفة نشاطها في البحث والدراسة لاستنبط الحجج لدعم  
وجهة نظرها في هذه المناظرات، أي أن ذلك كان حافزاً لهذه الفئة المنتجة  
للعلم والمعرفة لمضايقة جهودها في هذا المجال، سواء مشافهة تروي أو  
تدون في مؤلفات تداول، وتبعاً لذلك، تميزت هذه الفترة بنشاطها الجم

(١) ابن علاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٣٠ .

(٢) ابن علاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٣٠ .

في كلا الاتجاهين.

ففي الاتجاه الأول، علاوة على المناظرات، واصل الفقهاء والعلماء عقد حلقات الدرس في المساجد والرباطات، والذين كان من أشهرهم في هذا العهد: ابن طالب، وعيسى بن مسكين، وعبد الرحمن بن عمران الملقب بالورقة، وأحمد بن معتب بن أبي الأزهر، وسليمان بن سالم القطان، ويحيى بن عامر بن يوسف الكناني، وأحمد بن أبي سلمان المعروف بالصواف، وجبلة بن حمود الصدفي، وأبو عياش أحمد بن موسى بن مخلد، وعبد العجیار السرتی، وأبو الأحوص الكفيف، وعبد الله بن غافق التونسي وسعيد الحداد الذين سبق ذكرهم وغيرهم من تضمنه كتب الترجم والطبقات من الذين عاشوا في هذه الفترة، حيث كان الطلاب يأخذون عنهم ويدرسون عليهم ما كان متداولاً من أمهات الكتب وقتئذ سواء كانت من تأليف فقهاء إفريقية (كالأسدية) التي ألفها أسد بن الفرات الذي كان متبحراً في كلا المذهبين المالكي والحنفي، ثم (المدونة) للإمام سحنون، وكتاب ابنه محمد التي زادت عن الخمسين كتاباً وغيرها، أو مما أتى به من المشرق مثل (الموطأ) للإمام مالك، وكتاب ابن المواز في الفقه الذي وصل إلى إفريقيا في تلك الفترة، وكان أبو القاسم السدری هو أول من جاء به وقتئذ<sup>(١)</sup>، وغيرهما الكثير مما أتى به طلاب العلم والرحالة عند عودتهم وتجار الكتب لرواج تجارتها آنذاك.

وأما بالنسبة للاتجاه الثاني، فقد عكف الكثير من هؤلاء العلماء على تصنیف المؤلفات والتي تعتبر من أهم المصادر الفقهية مثل يحيى بن عمر الكناني الآف الذکر الذي ألف كتاباً عديدة من أشهرها: كتاب الرد على الشافعی، وكتاب اختصار المستخرجة المسمى بالمنتخبة، وكتبه في أصول

(١) انظر الدباغ: المصدر السابق ج ٣ ص ٦ وما بعدها.

السنة: مثل كتاب الميزان، وكتاب الرواية، وكتاب الوسومة، وكتاب أحمسية الحصون، وكتاب فضل الوضوء والصلوة، وكتاب النساء، وكتاب الرد على الشكوكية<sup>(١)</sup>، وكتاب الرد على المرجنة، وكتاب فضائل المستير والرباط، وكتاب اختلاف ابن القاسم وأشهب<sup>(٢)</sup>، ومثله عبد الله بن غافق التونسي الأنف الذكر أيضاً الذي كان من أشهر مؤلفاته رسالة في الإيمان تضمنت آرائه في الرد على العبدوسية<sup>(٣)</sup>، والتي انتشرت بين الفقهاء، وطلاب العلم في إفريقيا آنذاك انتشاراً كبيراً، ثم عبد الله بن الوليد الذي ألف كتاباً عديدة أيضاً، وأبو العرب التميمي صاحب كتاب (طبقات علماء إفريقيا) والذي كان أول كتاب يُؤلف في إفريقيا في موضوعه، وغيرهم الكثير<sup>(٤)</sup>.

ولم يقتصر نشاط حركة هذه العلوم على الرجال بل تعداه للنساء، فقد نبغ في هذا العهد عدة منهن كان لهن باع طويل في هذا المضمار، ونذكر منهن خديجة بنت الإمام سحنون التي كانت (حاصلة عالمة ذات صيانة

(١) يعني بالشكوكية فريق العبدوسية وهو اللقب الذي أطلقه عليهم خصومهم السحنونية لقول ابن عبدوس في مسألة الإيمان: أدين بأنني مؤمن عند الله في وقتى هذا، ولا أدرى ما يحتم لي به، فقال عنه السحنونية أنه يشك في نفسه، فانهمر عليه يقول في ذلك: لا أدرى وأرجو أن أكون مؤمناً إن شاء الله، فلقبوه وأنصاره بالشكوكية، في حين نفى هو هذه التهمة عن نفسه.

(٢) كان ابن القاسم وأشهب من أشهر تلاميذ الإمام مالك في مصر.

(٣) القاضي عياض: المصادر السابق ص ٢٦٣.

(٤) انظر الفهرست الذي ألقى الدكتور محمد الطالبي بالمصدر السابق (ترجم أغلبية

من المدارك للقاضي عياض) والذي تضمن كثيراً من أسماء المؤلفات التي صفت في هذه الفترة والتي تركنا ذكرها عخشية الإطالة (ص ٥٣٥ وما بعدها).

ودين)<sup>(١)</sup>.

كما وصفها الدباغ بقوله (وكانت من خيار الناس)<sup>(٢)</sup>، وكان أبوها يستشيرها في مهام أموره، وكلما كان يفعل أخوها محمد بعد وفاة أبيها، وكانت نساء زمانها يستفتنهما في مسائل الدين ويقتدين بها لما تميزت به من علم واسع وعقل راجح، وقد عزف عن الزواج وندرت نفسها للعبادة والعلم إلى أن توفيت في حدود سنة ٢٧٠ هـ / ١٨٨٣م<sup>(٣)</sup>، ثم مهرية بنت الحسن بن غلبون الأغلبية، والتي كانت إحدى أميرات الأسرة الحاكمة، وقد نشأت في قصور أسرتها برقادة، ونالت حظاً وافراً من العلم في تلك البيئة الراقية بخاصة علوم اللغة والأدب، وفتحت قريحتها الشعرية حتى أصبحت من مشاهير شعراء عصرها، ومع أنه لم يصلنا من شعرها إلا القليل أشهره قصيدة لها في رثاء أخيها أبي عقال الذي توفي بعيداً عن وطنه في سنة ٢٩١ هـ / ١٩٠٤م<sup>(٤)</sup>، إلا أن هذا القليل يدل على موهبة ممتازة وثقافة عالية.

وهكذا ازدهرت حركة العلوم الفقهية واللسانية في هذا العهد ازدهاراً كبيراً لم تشهد مثله في إفريقيا من قبل، كما انحسرت موجة التزاع بين المالكية أنفسهم من ناحية، وبينهم وبين الأحناف وأتباع المذاهب الأخرى من ناحية ثانية، ولعل انتشار الدعوة الفاطمية في أواخر عهد الأمير إبراهيم كان له أثره القوي في ذلك، إذ أخذت أنظار هؤلاء العلماء جميعاً على اختلاف مذاهبهم وميلتهم الفكرية تتجه للعمل على مقاومتها.

(١) القاضي عياض: المصدر السابق ص ١١١.

(٢) الدباغ: المصدر السابق ج ١ ص ٨٤.

(٣) انظر حسن حسني عبد الوهاب: شهيرات التونسيات ص ٤٧ وما بعدها.

(٤) انظر حسن حسني عبد الوهاب: شهيرات التونسيات ص ٤٨ وما بعدها.

## العلوم العقلية والتجريبية:

وأما العلوم العقلية والتجريبية، فقد حظيت بالقدر الأوفى من عناية الأمير إبراهيم وتشجيعه لشغفه بها من ناحية، ثم لأنها لم تلق الاهتمام الكامل قبل عهده على المستويين الرسمي والشعبي، وبالتالي كانت في زمانه كالنسبة الناشئة تتطلب قدرًا كبيراً من العناية من ناحية ثانية، فضلاً عن أنه لم يكن ينظر إليها بعين الرضا من الفقهاء في حين أن العلوم النقلية كانت قد تأصلت في إفريقيا وكانت تلقى المساندة من معظم الطبقة المثقفة فيها بالإضافة إلى العامة من ناحية ثالثة، وعلى ذلك كان لا بد له منبذل جهود مضاعفة في سبيل بث هذه العلوم في بلاده والهوض بها لتفق على قدم المساواة مع العلوم النقلية، فاتجهت جهوده في هذا السبيل تبعاً لذلك اتجاهات متعددة:

## استجلاب الكتب:

حرص الأمير إبراهيم منذ توليه الحكم على استجلاب الكتب العلمية في شتى صنوف العلم والمعرفة من مصانها، فمن المعروف أنه كان يرسل في كل عام - وأحياناً مرتين في السنة - سفارة إلى دار الخلافة ببغداد في مهمات سياسية، فكان يغتنم هذه المناسبات ويكلف رؤساء هذه البعثات والذين كانوا وقتل يختارون في الغالب من عرقوا بالذكاء والكياسة من رجالات الفكر، بالبحث عن نفائس الكتب في الأقطار التي يمررون بها كمصر وبلاد الشام والعراق وشرائطها مهما غلا ثمنها سواء تلك التي صنفها علماء مسلمون أو المترجمة من علوم اليونان والسريان والفرس والهنود وغيرهم من الأمم السابقة<sup>(١)</sup>. فضلاً عما كان يحضره طلاب العلم المغاربة

(١) انظر حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ١٩٦.

منها من المشرق عند عودتهم إلى بلادهم، وكذلك الوراق وتجار الكتب لا اهتمام بهما ورواج سوقها عنده.

وهكذا، وعن هذه الطرق تم استجلاب الكثير من الكتب إلى إفريقيا في عهده، ويكتفينا ذلك دليلاً على أن الحركة العلمية في الدولة الأغلى وقتها كانت على صلة وثيقة بالمراکز العلمية في مشرق العالم الإسلامي، وأقول في المشرق الإسلامي، لأن المراكز العلمية في مغربه لم تكن قد ظهرت بعد، أو على الأقل لم تكن قد لحقت بمراکز المشرق في حقل العلوم العقلية والتجريبية، الأمر الذي يشير إلى أن هذه الحركة كانت مواكبة وقتها لنظيرتها في المشرق مما أهلها لتكون نقطة الانطلاق لهذه العلوم إلى غرب العالم الإسلامي بأسره.

ويؤكد هذه الحقيقة ما أورده الخشنبي في طبقاته في تعريفه بعبد الله بن الأشج الذي تقدم ذكره عن انتشار علم الكلام في إفريقيا في ذلك العهد على نحو ما كان في العراق بفضل هذا الاتصال الفكري بين القطرين والذي كان للكتب المستجلبة دور فعال فيه بطبيعة الحال حيث يقول: (... وعبد الله بن الأشج كانت له رحلة ودخل العراق، وكان من أهل المتناظرة والجدل، سمعت من يذكر عنه أنه لما قدم من بغداد دخل عليه أحداث القيروان للسلام، فقال لهم: ما الذي يتكلم فيه أهل القيروان اليوم؟ فقيل له: في الأسماء والصفات، فقال: إنما تركت الناس بالعراق يتواقون في مسأليتين: مسألة القدر، ومسألة الوعد والوعيد<sup>(١)</sup>).

ثم ما أورده كذلك في ترجمته لأبي إسماعيل المعروف بالعمشاني الذي كان

---

(١) انظر الخشنبي: المصدر السابق ص ٢٢٠، وانظر كذلك حسن حسني عبد الوهاب: ورقات في ١ ص ٢١٨.

من متكلمي القيروان المشهورين أيضاً حيث يقول: (ومن أعلام رجال الكلام في القيروان: أبو إسحق ويعرف بالعمشاء، يذهب إلى خلق القرآن ويناظر فيه المنازرة الشديدة، وله في ذلك داعية، وله لمة وأصحاب وأحزاب في ذلك، يجالسوه ويختلفون إليه...)<sup>(١)</sup>، ثم ما جاء في مناظرة سعيد الحداد لعبد الله بن الأشج وأصحابه التي أشرنا إليها حيث يصف شيوخ المناظرات الكلامية في إفريقيا وقتذاك: (... فقلت له: أيها الأمير إن ما استفاض من الخير وانتشر داخل على البكر في خدرها، والبدوي في بدوه...<sup>(٢)</sup>، ثم ما ي قوله الأستاذ حسن حسني عبد الوهاب من أنه أحصى من علماء الكلام والجدل من أهل إفريقيا خلال القرن الثالث وأوائل القرن الرابع الهجريين - ويغطي عهد الأمير إبراهيم فترة طويلة منها - نحو ثلاثين متكلماً ومن المعتزلة في العصر نفسه ما يقارب العشرين<sup>(٣)</sup>.

فإذا كان هنا هو شأن علم الكلام، الذي كان علماً ثانوياً في القيروان، لا يأبه له إلا القلة من المثقفين وطلاب العلم، إذ كان غير مرموق بعين الرضا من قبل الفقهاء والمحدثين فيها، ومنهم من كان يتذكر إليه بتأسف يصل أحياناً إلى حد السخط عند البعض والبدعة عند بعض آخر، فما بالنا بالعلوم الأخرى؟ إنه مما لا شك فيه أنها كانت أوسع انتشاراً وأكثر نشاطاً، ومما لا شك فيه أيضاً أن الكتب المستجلبة كانت أحد المحاور الرئيسية لهذا النشاط.

(١) النظر الخشبي: المصدر السابق ص ٢٢١، وانظر كذلك حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢١٨ - ٢١٩.

(٢) المالكي: المصدر السابق، ترجمة سعيد الحداد.

(٣) حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢١٩.

## حركة الترجمة:

ولا تقل جهوده في ميدان الترجمة عن تلك التي بذلها في الميادين العلمية الأخرى، فقد كانت حاشيته تضم العديد من فتيانه الصقالبة الذين كانوا يحسنون اللغتين اللاتينية والعربية مثل (سواده النصراوي)، و(بلاغ) الذي تقدم ذكره، و(شكرا) وغيرهم والذين تبوأوا مناصب رفيعة في دولته، والذين نظراً لذلك، ولقربيهم منه ولمعرفتهم بشغفه بالكتب العلمية يعتقد أنه كان لهم ثمة دور في استجلاب عدد منها من الولايات الأوروبية التابعة لإفريقية آنذاك وبصفة خاصة من صقلية لكسب رضا أميرهم، وربما المساعدة في ترجمة بعضها، الأمر الذي أدى إلى نشأة حركة الترجمة في إفريقيا في هذا العهد، والتي لم تثبت أن تمازجت الجهود ودفعتها إلى الأمام.

ويذكر الأستاذ حسن حسني عبد الوهاب، أن الأمير إبراهيم نفسه تخير بعض المصطلحات اللاتينية في العلوم الرياضية من بين تلك التي كان قد اطلع عليها، وكلف بعض الرهبان الصقليين المتكلمين باللغة العربية بترجمتها، وضم إليهم بعض اللغويين من أهل إفريقيا، لتنقية تلك الترجمات لغويًا وإعادة صياغة عباراتهم في قالب عربي صحيح رغبة منه في تعليم فائدتها ونشرها بين الناس<sup>(١)</sup>، ولم يقتصر الأمر على ذلك، بل تمت ترجمة كتب أخرى في مواضيع مختلفة، ويرؤيد ذلك ما ذكره الحسن الوزان من أنه رأى في إفريقيا ترجمة عربية لكتاب (بلينوس Plinus) الروماني في علم النبات<sup>(٢)</sup>، والذي يرى الأستاذ حسن حسني عبد الوهاب أنه لم يترجم في الأندلس لا في عهد عبد الرحمن الناصر ولا في عهد ابنه

(١) انظر حسن حسني عبد الوهاب: ورقات في ٢٠١ ص ١.

(٢) الوزان: وصف إفريقيا الشمالية ص ٦٣٣.

الحكم، وبالتالي يرجح أنه ترجم في (بيت الحكمة) برقاده في عهد الأمير إبراهيم<sup>(١)</sup>.

ومن المعروف أن هذا الكتاب كان ذا نفع كبير للعشائين (الصيادلة) في غرب العالم الإسلامي، إذ كان أحد مصادرهم الهامة التي اعتمدوا عليها، كما يعتقد أن الترجمة العربية لكتاب (تاريخ الأمم القديمة) المنسوب للقديس (جيروم Jerome) المتوفى سنة ٤٢٠م التي عثر عليها في المكتبة العتيقة بجامعة عقبة بن نافع في القيروان، وهي نسخة فريدة لا ثانية لها في اعتقاده والتي كتب على هواشمها بعض الكلمات بالأحرف اللاتينية منها اسم المؤلف، أنها قد ترجمت في هذا العهد أيضاً<sup>(٢)</sup>.

وبناء على ذلك، فإن حركة الترجمة على اللغة اللاتينية قد تأسست وازدهرت في هذه الفترة بفضل رعاية الأمير إبراهيم لها، وبلغ من اهتمامه بها أن خصص لها إحدى القاعات الرئيسة في جامعة (بيت الحكمة) كما سيأتي ذكره، كان يجتمع فيها المترجمون والنساخ واللغويون لهذا الغرض.

وتتجدر الإشارة هنا إلى أن الكتب التي ترجمت في المشرق إلى العربية من مصنفات علماء الأمم السابقة، كانت كلها عن اليونانية أو الفارسية أو السريانية أو السنكرينية، ولم يترجم في أي من مراكزه العلمية المتعددة أي مصنف عن اللاتينية، وما تمت ترجمته عن هذه اللغة إلى العربية كان في إفريقية والأندلس، ولإفريقية وبصفة خاصة في عهد الأمير إبراهيم فضل السبق ومركز الصدارة في ذلك.

---

(١) حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢٠٢.

(٢) حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢٠٢.

## اجتذاب العلماء:

وبالإضافة إلى ما تقدم، بذل الأمير إبراهيم جهوداً كبيرة في سبيل استقطاب العلماء على اختلاف تخصصاتهم إلى بلاده من المشرق والمغرب على حد سواء، أما بالنسبة للمشرق، فقد كان يكلف مبعوثيه وسفراءه إلى دار الخلافة للاتفاق مع أكبر عدد ممكن من علماء العراق ومصر والشام، ويذلل الوعود لهم ويسطع أمامهم وإغرائهم بكلفة المغريات لاجتذابهم للالتحاق بخدمة أميرهم، حيث كانوا يلاقون منه الرعاية والتكريم، والتقدير لعلمهم ومواهبيهم حتى قدرها، وكان من أشهر من وفد إلى بلاده منهم تبعاً لذلك: إسحاق بن عمران الطيب، وعثمان بن سعيد الصيقل، ومؤنس المعني الذين ستعرض لذكرهم بعد قليل، وغيرهم.

وأما بالنسبة للمغرب، فقد اجتذب بلاده أيضاً نخبة من أجياله العلماء سواء من المشارقة الذين كانوا قد رحلوا إلى المغرب الإسلامي طلباً لحظتهم، أو من المغاربة النابهين وخاصة من الأندلس، ومن هؤلاء: أبو اليسر الشيباني البغدادي، ومحمد بن أحمد بن الفرج البغدادي، اللذين استقرا في بلاده بعد أن طرفا في أرجاء العالم الإسلامي لما لقياه من رعاية وتكريم، واضططعا بدور كبير في تطوير إدارة الدولة وتنشيط الحركة العلمية في إفريقيا، وكان هنالك عدد آخر على شاكلتهما من التحق بخدمة الأمير على هذا النحو.

ولم يقتصر الأمر على العلماء الوافدين من الخارج، بل استقطب الأمير أيضاً نخبة من كبار العلماء من أبناء إفريقيا ذاتها كان من أشهرهم: إسماعيل بن يوسف الطلاء المنجم، شيخ الكيميائيين والفلكيين الأفارقة في عصره، ومحمد بن حيون المعروف بابن البريدي، وزياد بن خلفون الطيب، وعبد الله بن الصانع، وأبو بكر محمد بن أبي خالد بن الجزار،

وأخوه إبراهيم، وأبن القمودي، وأبن القيار، وعبدالله بن الأشج، وسعيد الحداد وغيرهم.

وهكذا خُصَّ بلاط الأمير إبراهيم نخبة من خيرة علماء ذلك العصر حتى أصبح بهم صورة مصغرة من دار الخلافة في بغداد، والذين بجهودهم وجهود الكثيرين غيرهم من معاصرهم، وجهود تلاميذهم من بعدهم نهضت إفريقياً النهضة العلمية الكبرى في هذا العصر، التي تشكل صفحات خالدة في تاريخ الدولة الأغليبية.

#### جامعة بيت الحكم:

وتوج الأمير إبراهيم جهوده في رعاية الحركة العلمية في إفريقيا بإنشائه أول جامعة بالمعنى المفهوم للجامعة في المغرب الإسلامي هي جامعة (بيت الحكم)، ويعتقد الأستاذ حسن حسني عبدالوهاب أن هذه الجامعة كانت في أحد قصرين: إما (قصر الصحن) أو (قصر الفتح) برقادة<sup>(١)</sup>، وأنها بنظامها وأقسامها كانت تشبه سمعيتها في بغداد مع حفظ الفارق بين دار الخلافة ومقر الإمارة بطبيعة الحال.

ومن المرجح أنها كانت تضم خمس قاعات (مجالس) فسيحة فرشت جميعها بالمحصير واللبواد الجميلة، ونضدت فيها الطنافس والمقاعد لجلوس المدرسين وكبار الزوار<sup>(٢)</sup>، وتقول: من المرجح، لأنه لم يصلنا من المعلومات عن هذه الجامعة إلا التزير البسيط، ربما بسبب نظره عدم الرضا التي كان يرمي بها المتزمنون من أهل إفريقيا لاشتغال الذين كانوا يؤمّونها من مدرسين ودارسين بالعلوم العقلية، فأغفلت العديد من المصادر

(١) حسن حسني عبدالوهاب: ورقات ق ١ ص ٢٣٣ وما بعدها.

(٢) حسن حسني عبدالوهاب: ورقات ق ١ ص ١٩٤ وما بعدها.

التاريخية ذكرها نتيجة لذلك.

وقد أفردت إحدى هذه القاعات لتكون مكتبة، فاحتوت على عدد ضخم من الكتب نضدت في خزائن وأرفق خشبية في شتى الموضوعات العلمية والثقافية جلبت من الأفاق، وإلى جانب الكتب كانت هنالك خزائن تحفظ فيها الآلات الفلكية وأدوات البحث العلمي الأخرى<sup>(١)</sup>.

وخصصت قاعة أخرى لأعمال النسخ والترجمة، إذ أنه كان مرخصاً للنساخ أن يقصدوا هذه الجامعة لاستنساخ ما تضمه مكتبتها من كتب سواء لأنفسهم أو لغيرهم بالأجرة، فكانت هذه القاعة تبعاً لذلك تعج بالنساخ في معظم ساعات النهار، وكثيراً ما كان الأمير إبراهيم يكلف بعض العلماء بمراجعة بعض الكتب وضبطها، فكان هؤلاء يقصدونها فيحتلون بعض أركانها لهذا الغرض، ومن الواضح أن أعمال الترجمة التي أنجزت في هذا العهد قد تمت في هذه القاعة، حيث كانت تقدم للمترجمين كل ما يحتاجونه من مساعدة، وتسخر لهم كافة الإمكانيات المتاحة ليتمكنوا من إنجاز المهام المنوطة بهم.

وأما القاعات الأخرى، فقد خصصت للدرس والمناظرة حيث كان الأستاذ يجلس على كرسي ويلقى مساحراته على الطلبة الجلوس بين يديه في صفوف تزيد أو تقل حسب شهرته، ونوع المادة العلمية التي يتناولها في تلك المحاضرات، وكان يساعد الأستاذ معيديون يتولون الرد على أسئلة الطلبة بالشرح والتوضيح.

دما كانت هنالك أوقات تخصص للعلماء تدور فيها المناظره بينهم في مواضيع مختلفة بحضور الزوار وطلاب العلم، كثيراً ما كان يشهدها الأمير

(١) حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ١٩٩.

إبراهيم ويشارك فيها أحياناً كما تقدم ذكره.

وكان يشرف على نظام (بيت الحكمة) قيامون مهمتهم السهر على ما فيها من كتب وألات، والمحافظة عليها من التلف والضياع وصيانتها، ثم تقديم العون لمن يؤمنها من العلماء والطلبة والزوار ومناولتهم ما يرغبون فيه من كتب أو آلات، ويرأس هؤلاء الرئيس أو الناظر الذي كان يختار عادة من بين الشخصيات العلمية المرموقة ويدعى (صاحب بيت الحكمة)، والذي كان بالإضافة إلى هذه المهمة الإدارية يضطلع بمهامه العلمية من تدريس ومناظرة وبحث علمي، وكان أبو اليسر الشيباني أول من تولى هذا المنصب.

وأما الهيئة التدريسية، فقد اختارها الأمير إبراهيم من بين العلماء الذين ضمهم بلاطه، وقد عرف الأستاذ حسن حسني عبد الوهاب بالعديد منهم<sup>(١)</sup>. وأول من يذكر منهم أبو اليسر الشيباني الذي كان حجة في العلوم النقلية وبخاصة اللغوية منها، إلى جانب براعته في العديد من العلوم العقلية وبخاصة الرياضيات حتى لقب بالرياضي، ولعل وصف الرقيق القفرواني له بقوله: (وكان ضارياً في كل علم وأدب)<sup>(٢)</sup>، ما يقدم لنا فكرة واضحة عن علمه الغزير وسعة اطلاعه، وقد تخرج على يده جيل من الأدباء واللغويين في إفريقيا<sup>(٣)</sup>، كما نقل إليها عدّة كتب لغوية ودوافين لبعض مشاهير شعراء المشرق التي لم تكن قد وصلت إليها بعد، ونظراً لهذه المكانة العلمية التي تبوأها ولكفاءته الإدارية حظي بمكانة سامية لدى الأمير إبراهيم كما سبقت الإشارة إليه وكان من أكثر شخصيات البلاط

(١) انظر حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢٢٠ وما بعدها.

(٢) انظر حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢٤٥.

(٣) انظر حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢٤٤.

قرباً منه.

ثم إسحق بن عمران الطيب المشهور، البغدادي المولد والنشأة، والذي أخذ عن مشاهير أطباء العراق، ودرس العلوم الفلسفية وغيرها من العلوم العقلية، فبرع في الطب والصيدلة وعلوم الطبيعة فضلاً عن الفلسفة، وقد اشتهر بلقب (سم ساعة)، ربما لسرعة تأثير الأدوية التي كان يصفها للمرضى، أو لمهارته في تركيب السموم، أو لكلا الأمرين معاً، وكان من أوائل أطباء المسلمين الذين درسوا الطب النفسي أيضاً، ويعتبر كتابه في هذا العلم (المالنخوليا Melancolia) الذي وصف فيه أمراض الوساوس أو المرض السوداوي وطرق معالجته من أول مصنفات المسلمين في هذا المرض وفي ذلك يقول ابن جلجل: (لم يسبق إلى مثله)<sup>(١)</sup>، والذي ترجمه قسطنطين الأفريقي إلى اللاتينية في القرن الحادي عشر للميلاد، فكان بذلك من بين أول كتب علوم العرب والمسلمين التي وصلت إلى أوروبا، وأول كتاب يصل إليها في هذا العلم، ويعتبر إسحق بن عمران بحق المؤسس الأول للمدرسة الطبية يا فرقية، وقد تخرج على يده أيضاً جيل من الأطباء فيها مثل محمد وإبراهيم ابنا الجزار، وإسحق الإسرائيلي وغيرهم، وإبراهيم هذا هو والد أحمد بن الجزار شيخ أطباء القิروان الذي اشتهر في أوائل عصر الدولة الفاطمية وطبقت شهرته الآفاق.

وهكذا كان إسحق بن عمران تبعاً لذلك من أقرب المقربين للأمير إبراهيم أيضاً.

ومنهم أيضاً زياد بن خلفون، الذي كان طبيب الأسرة الحاكمة والحاشية الأميرية، وكان يسكن القิروان في بداية أمره ويشرف على معالجة المرضى

(١) ابن جلجل: طبقات الأطباء والحكماء ص ٨٥.

في الدمنة (مستشفى القيروان)<sup>(١)</sup>، ثم انتقل إلى رقاده بعد ذلك بناءً على رغبة الأمير إبراهيم ليكون قريباً منه، ومتذئلاً قام ابن خلفون بالمهمة التي أوكلت إليه كعضو في هيئة التدريس ببيت الحكمة وطبيب للباط خير قيام، وبناءً على ذلك، فإن دوره في الباط الأغلبي يذكرنا بالدور الذي قام به جبرائيل بن بختشون في بلاط الرشيد.

ثم أبو سعيد عثمان بن سعيد المعروف بالصيقل الذي تقدم ذكره، والذي تلقى علومه في بغداد وأخذ عن مشاهير علماء العراق وقتله مثل ثعلب إمام اللغويين في عصره ونظرائه من المتقدمين في كل علم، كما تعلم العديد من الصناعات الدقيقة حتى أتقنها مثل صناعة الآلات العلمية، والتي كان منها الآلات الفلكية والرياضية وربما لقب بالصيقل لهذا السبب كما تقدم ذكره<sup>(٢)</sup>، كما مهر أيضاً في صناعة الورق، وفي إفريقيا أخذ عن عدد من العلماء الذين كان يزخر بهم بلاط الأمير شخص منهم بالذكر أبا اليسر الشيباني.

وهكذا يرع الصيقل في العديد من العلوم والصناعات التي جعلته من ألمع رجالات الباط ومدرسي (بيت الحكمة)، وقد خدم خليفيه الأمير إبراهيم من بعده، وعندما اقضى عهد الدولة الأغلبية خشي على نفسه من

(١) عرف المستشفى في إفريقيا الأغلبية باسم (الدمنة)، ولعل السبب في ذلك يعود إلى أن أول مستشفى تم إنشاؤها فيها كان في موضع بالقيروان يسمى الدمنة بالقرب من مسجد السبت فطلق عليه اسم ذلك الموضع فصار علماً له وأسقط اسم بيمارستان أو مستشفى، وحينما بنيت المستشفيات بعد ذلك في مدن إفريقيا الأخرى مثل تونس، سومة، صفاقس، وكانت على غرار مستشفى القيروان في نظامها وترتيبها حملت نفس الاسم، وهكذا شاع اسم الدمنة بدلاً من المستشفى.

انظر حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢٧٤.

(٢) انظر حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢٤٩ وما بعدها.

عبدالله المهدى خليفة الفاطميين الأول، فهرب إلى الأندلس والتحق بخدمة الحكم المستنصر الأموي ويقى في قرطبة حتى أدركه مماته<sup>(١)</sup>.

ومن هؤلاء أيضاً عبدالله بن الصانع الذي تبوأ مكانة علمية سامية بين أقرانه، إذ برع في العديد من فروع العلم والمعرفة، وقد شغل بعض المناصب بالإضافة إلى عمله كمدرس في (بيت الحكم)، وظل يرتقي في هذه المناصب في عهد الأمير إبراهيم ثم في عهد خليفته من بعده حتى اختاره زيادة الله الثالث وزيراً له بالإضافة إلى البريد، وبذلك يكون قد وصل إلى أعلى المناصب الحكومية<sup>(٢)</sup>.

ثم إسماعيل بن يوسف الطلاء المترجم الذي تقدم ذكره، والذي برع في علوم اللغة العربية حتى قال عنه الزبيدي أنه كان مقدماً فيها، ثم في باقي العلوم الطبيعية بالإضافة إلى الكيمياء والفلك، وقد قربه الأمير إبراهيم منه وأسكنه في رقاده، وكان هو الآخر يتمتع بمكانة سامية في بلاط الأمير، ومن المرجع أنه كان يخصص قدرًا من وقته للتدريس في (بيت الحكم)، وكان لقربه من الأمير يرافقه في غدواته وروحاته، وقد رافقه إلى صقلية وجنوب إيطاليا حينما نذر نفسه للجهاد كما سيأتي ذكره، ثم عاد إلى القيروان بعد وفاته، وقد التجأ هو الآخر إلى الأندلس خشية من ملاحقة المهدى الفاطمي له عند قيام الدولة الفاطمية وبها كانت وفاته.

ثم أبو بكر بن القمودي المشهور بالفلاسفة الذي تخصص في الدراسات الفلسفية والجدل والمناظرة، والذي وصفه الخشني بقوله: (كان

---

(١) انظر حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢٣٠.

(٢) انظر الخشني: المصدر السابق ص ٢١٤ وما يليها، كذلك ابن حذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٥٩، حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢٥١.

حاد القنا بصيراً بوجوه الكلام، عارفاً بأبواب المناقضة، متدرجاً في صناعة المعارضة... وغلب عليه مذهب الاعتزال حتى لقب بالfilosof فشار نعتاً له<sup>(١)</sup>، والذي كثيراً ما شارك في المنازرة العلمية والمذهبية التي كانت تدور في (بيت الحكمة) وقتله، وأظهر من سعة العلم والمقدرة في المنازرة والجدل ما ميزه عن أقرانه، وقد استمرت صلته الوثيقة بهذه الجامعية إلى ما بعد سقوط دولة الأغالبة وقيام الدولة الفاطمية، حيث كان من أكبر مناوئي الدولة الجديدة، ويقول الخشني أنه ناظر أبيابكر أبا العباس الشيعي يرقادة (أي في بيت الحكمة على الأرجح) مناظرة أفحشه فيها مما أثار عليه أبيعبدالله الشيعي داعية الفاطميين الأكبر الذي كان يحضر المنازرة، فوجه إليه من الكلام ما جعله يخشى منه على نفسه فاضطر للاعتذار إليه، بل كان ذلك هو السبب في انضمامه إلى دعوة الفاطميين متذلاً فولوه دار السكة<sup>(٢)</sup>.

ومن هؤلاء أيضاً حمد بن الفرج البغدادي، وابن البريدي، وابن القيار، وابني الجزار الأنفي الذكر، وبكري بن حماد، وسعيد بن الحداد الذي تقدم ذكره، وغيرهم من التحقوا بيلات الأمير إبراهيم، وكانت لهم صلة ببيت الحكمة سواء بالتدريس أو المشاركة في المنازرات، مما يقدم لنا صورة واضحة عن مدى نشاط الحركة العلمية في تلك الجامعية.

ومن هذا العرض السريع لأقسام جامعة (بيت الحكمة) ونظمها وهيئة التدريس فيها، يتبيّن لنا أنها كانت جامعة علمية بالمعنى المفهوم لهذه

(١) الخشني: المصدر السابق ص ٢١٤ وما بعدها، كذلك ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٥٩، حسن حسني عبد الوهاب: وروقات ق ١ ص ٢٥١.

(٢) الخشني: المصدر السابق ص ٢٢٢، كذلك ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٥٩.

العلمية دفعه قوية إلى الأمام إذ أصبح يتجوّل بكثرة وبيع بأسعار زهيدة وبالتالي أصبح في متناول الجميع، وفي خطوة تطويرية ثانية أخذ الصناع يصنعونه من مادة رخيصة أخرى هي القطن الذي كان يزرع أيضاً في نواحي عديدة من إفريقيا.

ولم يقف الأمر عند هذا الحد، بل خطت هذه الصناعة خطوة هامة أخرى في هذا العهد هي التوصل إلى صناعته من خرق الكتان البالية مما زاد في تدني أسعاره أيضاً، وقد وصل إلينا نموذج من الورق المصنوع في إفريقيا من هذه المواد الأولية الرخيصة، هو عبارة عن كراس صنع ونسخ كذلك في القيروان في هذا العهد، وفي سنة ٢٧١هـ / ٨٨٤م على وجه التحديد<sup>(١)</sup>، فضلاً عن نماذج أخرى تعود صناعتها إلى هذه الفترة تحفظ بها المكتبة العتيقة بجامع عقبة بن نافع بالقيروان<sup>(٢)</sup>.

كما حفظ لنا التاريخ أسماء العديد من صناع الورق الأفارقة في هذا العهد، نذكر منهم عثمان بن سعيد الصيقل الذي تقدم ذكره، وإبراهيم بن سالم المعروف بالوراق الإفريقي، والذي لا زال جامع القرنين بفاس يحتفظ بقطعة من الورق مما صنعه للحكم المستنصر الأموي بالأندلس<sup>(٣)</sup>، ثم محمد بن يوسف التاريخي المشهور بالوراق أيضاً، ومحمد بن الحارث المخشي، وجميع هؤلاء ارتحلوا إلى الأندلس عقب سقوط دولة الأغالبة والتحقوا بخدمة الحكم المستنصر، وأخذوا يصنعون له الورق لسد حاجة دواوينه ومكتبه الضخمة المشهورة منه<sup>(٤)</sup>، فكان لهؤلاء ولغيرهم من صناع

(١) انظر حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ٢ ص ١٦٤.

(٢) انظر حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ١ ص ٢٠٨.

(٣) انظر حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ٢ ص ١٦٢.

(٤) حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ٢ ص ١٧٨.

الورق الأفارقة الذين ارتحلوا إلى الأندلس آنذاك والتي تزامنت مع بداية ازدهار الحركة العلمية هناك، الفضل الأكبر في نقل هذه الصناعة الهامة إلى تلك البلاد.

### الحركة الفنية:

واستكمالاً لهذا الموضوع، يجدر بنا أن نشير ولو إشارة عابرة إلى جهود الأمير إبراهيم في تنشيط الحركة الفنية في إفريقيا، فقد كانت على قدر من الأهمية بحيث يصعب علينا إغفالها، كانت يواصر هذه الحركة قد ظهرت في عهد إبراهيم بن الأغلب مؤسس الدولة الأغلبية، بخاصة منذ أن أنشأ مدينة العباسية واتخذها مقراً لسكناه، حيث بدأ بعض الفنانين يفدون إليها من المشرق ويقيمون في بلاطه، فيشربون الأمراء الصغار روح الفن بعيداً عن القiroان ذات الطابع الديني المحافظ مع ما كانوا يتلقونه من علوم على أيدي المؤذنين، كما أن بعض الجواري كن يأخذن عنهم أصول الموسيقى والغناء، وبذلك بلر هؤلاء البدلة الأولى للحركة الفنية في إفريقيا<sup>(١)</sup>.

وأتت الدفعة القوية الثانية لهذه الحركة من زریاب الذي مر بإفريقيا بعد ذلك بقليل أي في أواخر سنة ٢٠٥هـ / ٨٢٢م في طريقه إلى الأندلس، إذ اتصل بالأمير زيادة الله الأول الذي أكرمه وأسكنه في أحد قصور العباسية<sup>(٢)</sup> وألحقه بحاشيته، ولو لا انشغال الأمير بالقضاء على المشاكل التي واجهته وقتئذ لربما استبقاء وصرفه عن الرحيل إلى الأندلس، وعلى أية حال، أقام زریاب في العباسية بضعة أشهر تعهد فيها تلك الحركة الفنية

(١) حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ٢ ص ١٧٨.

(٢) حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ٢ ص ١٨٣.

الناشرة بقدر ما وسعه الوقت، وترك بصماته واضحة عليها.

ثم واصلت هذه الحركة مسيرتها بعد ذلك نتيجة للاتصالات المستمرة بين إفريقيا والمشرق بعامة والعراق بخاصة، التي كانت تحقنها دوماً بدماء جديدة، فلم تلبث تبعاً لذلك أن جاوزت العباسية إلى القิروان نفسها بالرغم من المعارضة القوية التي واجهتها فيها، إذ تشير المصادر التاريخية إلى وجود حي فيها منذ أوائل الربع الثاني من القرن الثالث الهجري خاص للهو والطرب هو الحي المعروف بربض (البقرية) كان يجتمع فيه المغنون ويقصده محبو اللهو والسماع من الشباب وأهل المجون طلباً للممتعة، وقد ذكر الإخباريون بعض مشاهير أولئك الفنانين مثل (قاسم الجوعي)، و(أبو شرف<sup>(١)</sup>).

وازداد نشاط هذه الحركة في عهد الأمير أحمد بن محمد والد الأمير إبراهيم بما كان يحضره من جوار مغنيات من المشرق، وتقول المصادر أنه كان له مجالس للسماع يحضرها ندماؤه، وأخرى خاصة كان ينفرد فيها مع جواريه، وبلغ من حبه للغناء والموسيقى أن جلب من بغداد كمية من خشب الساج لصنع العيدان.

ومع أنه أعلن توبته بعد ذلك بقليل، وأمر أن يصنع من ذلك الخشب المثير البديع الذي يرى الآن في جامع القิروان<sup>(٢)</sup>، إلا أن تأثير هذه التوبة لم يكن كبيراً على الحركة الفنية، إذ بقيت في تقدم مطرد في زمن خليفة زيادة الله الثاني ومحمد الثاني (أبو الغرائب).

إلا أنها دون شك بلغت أوج نشاطها في عهد الأمير إبراهيم الذي

(١) حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ٢ ص ١٧٨ .

(٢) حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ٢ ص ١٨٢ .

أولاً ما عناته لرغبة الصادقة في رعاية كافة جوانب الحركة الحضارية في دولته وترسيخها دون استثناء. فمنذ إنشاء وقيادة، بما جيأها الله سبحانه وتعالى من جمال الموقع وطيب الهواء وكثرة الbatisin والحدائق، وجو الحرية الذي وفره لها الأمير أخذت تجذب الفنانين على اختلاف ميولهم للإقامة فيها، ومع المشارقة الواقدين إلى البلاط الأميركي تسرب إليها المؤثرات الفنية الجديدة التي كانت تتاج أحدث ما طرأ على الفنون في المشرق من مستجدات، ونتيجة لذلك كله انتشرت فيها محلات اللهو ومجالس الطرف ومحلات بيع النبيذ الذي كان يباع فيها علانية ويمنع ذلك في القيروان حتى لا تثور ثائرة الفقهاء على الحكومة مما جعل بعض الظرفاء من أدباء القيروان يخاطب الأمير إبراهيم بقوله:

يَا سِيدَ النَّاسِ وَابْنَ سِيدِهِمْ      وَمِنْ إِلَيْهِ رُقَابُ النَّاسِ مُنْقَادُه  
مَا حَرَمَ الشَّرْبُ فِي مَدِينَتِنَا      وَهُوَ حَلَالٌ بِأَرْضِ رَقَادِ<sup>(١)</sup>

وَيَنْهَى عَلَيْهِ أَخْذَتْ رُقَادَةً تَشَهُّدُ نَهْضَةً فَنِيَّةً وَاسْعَةً مَا جَعَلَهَا تَصْبِحُ مُحَورَ  
الْحَرْكَةِ الفَنِيَّةِ فِي إِفْرِيقِيَّةِ بَأْسِرَهَا.

ودعم الأمير إبراهيم هذه الحركة باستقدام مجموعة من الفنانين المشاركين كان من ضمنهم مؤنس المغني مع سفيره (أبي بحر بن أدهم) الذي أرسله إلى بغداد سنة ٢٨٣هـ / ٨٩٦م<sup>(٢)</sup>. كان مؤنس قبل قدرمه إلى إفريقيا في خدمة موسى بن بغا القائد العباسي المشهور، وكان قد تعلم على مجموعة من مشاهير فناني العراق وحفظ ألحانهم فضلاً عن الكثير من ألحان غيرهم من القدامي والمعاصرين، وأتقن العزف على عدد من الآلات الموسيقية

(١) البكري: المصدر السابق ص ٢٨.

(٢) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢٩.

المعروفة وقتئذ بخاصة العود والطنبور، وتبعداً لذلك، لم يلبث أن حظي بمواهبه المتعددة لدى الأمير إبراهيم، فأصبح أحد ندائه المقربين وأئمه الذي يسرى عنه بغنائه كلما تاقت نفسه للراحة سواه في مجالسه الخاصة أو التي كان يحضرها جواريه.

ولكن دور مؤسس الأهم في نشاط الحركة الفنية هو انتشار الغناء والموسيقى الشرقية في إفريقيا عن طريقه بقوة أكبر عن ذي قبل، ذلك أنه أخذ يلقن المغنيات من جواري الأمير ما يتقنه من الحان<sup>(١)</sup>، فضلاً عن جواري بعض الأمراء وكبار رجالات الدولة، وعن طريقهن شاعت في رقادة ومنها انتقلت إلى القيروان ثم إلى باقي أنحاء إفريقيا، خاصة وأنه أقام في البلاط الأميركي مدة طويلة، إذ بعد وفاة الأمير إبراهيم خدم خليفيه عبدالله الثاني وزيادة الله الثالث، كما خدم السهدي الفاطمي بعد سقوط دولة الأغالبة وانتقل معه إلى المهدية، ويبقى في خدمته إلى أن وافاه الأجل فجأة في سنة ٩٣١هـ / ١٨٢٦م<sup>(٢)</sup>. وعلى ذلك، ونظراً لإقامته الطويلة في إفريقيا التي زادت عن الثلاثين عاماً وجهوده المستواصلة في تطوير الحركة الفنية فيها، فقد قام فيها بنفس الدور الذي قام به زریاب في الأندلس.

#### استئناف حركة الفتوحات:

قلنا أن الأمير إبراهيم تولى الحكم في وقت كانت قد فترت فيه حركة الجهاد والفتاحات الإسلامية في جنوب غرب أوروبا، وليس ذلك فحسب، بل إن صحوة الدولة البيزنطية في ظل الأسرة المقدونية باتت تشكل خطراً

(١) حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق ٢ ص ١٨٢.

(٢) ابن عماري: المصدر السابق ج ١ ص ١٩١.

كبيراً على المسلمين في الولايات الأوروبية، خاصة أنه قام في تلك الأونة تعاون بين عاهلها الإمبراطور بسيل الأول والإمبراطور لويس الثاني الكارولنجي، و مما زاد الوضع سوء نجاح إمارة نابولي آنذاك وبمساعدة من أمalfi وجاياتا وسورينتو في طرد المسلمين من بعض مواقعهم في جنوب ساليرنو، وتوقف المد الإسلامي في منطقة الأدرياتيكي.

لذلك، فقد فرض عليه هذا الوضع أن يبذل قصارى جهده لمواجهة الخطر البيزنطي ودعم المسلمين في تلك النواحي بما يتيح له من إمكانيات تمهدأً لاستئناف حركة الفتوحات من جديد، وكان لنجاح الأسطول الأغليبي في فتح مالطة قبل وفاة أبي الغانم بأيام أو في مطلع عهده هو - على خلاف بين المؤرخين في ذلك<sup>(١)</sup> - أثره القوي في رفع الروح المعنوية لدى المسلمين، إذ أن ذلك حرم الأسطول البيزنطي من قاعدة هامة في وسط البحر الأبيض المتوسط طالما أزعجهم وهددت طرق المواصلات بين إفريقية وصقلية من جهة، وبينها وبين المشرق من جهة ثانية، فضلاً عن تهديد أرضها ذاتها.

أخذ الأمير إبراهيم في أعقاب فتح مالطة يستعد لنقل الصراع بينه وبين البيزنطيين إلى الساحة الصقلية، وما كادت تعصي فترة وجيزة حتى اشتبك معهم في حرب صرروس كان يتنزع من أيديهم خلالها المعقل تلو الآخر . ففي سنة ٢٦٤هـ / ٨٧٨م هاجم جعفر بن محمد واليه على تلك الجزيرة نواحي مدينة سرقوسه إحدى كبريات مدنها وقاعدة البيزنطيين الرئيسية فيها، ثم اتسع نطاق عملياته العسكرية فشمل أراضي قطانية وطبرمرين ورمطه وقد شجعته الانتصارات التي أحرزها في تلك العمليات على الزحف بقواته على سرقوسه ذاتها ومحاصرتها برأ وبحراً حتى تمكن

(١) انظر د. سعد زغلول عبد العميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١٠٦ وما بعدها.

من فتحها بعد دفاع دام تسعة أشهر الحق خلالها هزيمة منكرة بالأسطول البيزنطي الذي قدم لنجدتها، كما أنه هزم أسطولاً بيزنطياً آخر قدم لنجدتها، كما أنه هزم أسطولاً بيزنطياً آخر قدم لاستعادتها من المسلمين بعد فتحها بشهرين<sup>(١)</sup>.

وفي السنة التالية ٢٦٥هـ / ٨٧٩م غزا الحسن بن رباح - الذي خلف جعفر بن محمد بعد أن اغتاله غلمانه الصقالبة - نواحي طبرستان التي لم يبق بأيدي البيزنطيين في صقلية من المدن سواها، وألحق بالعدو هزيمة منكرة<sup>(٢)</sup>، وفي صيف العام التالي ٢٦٦هـ / ٨٨٠م، وبناء على تعليمات من الأمير إبراهيم هاجم الحسن بن رباح إقليم بروفانس، ولم يكشف المسلمون بالغارة، بل شرعوا في الزحف باتجاه مرسيليا مما جعل الإمبراطور الكارولنجي يستدرج بحليفه البيزنطي الذي أرسل أسطولاً من (٤٠) قطعة إلى المنطقة فصادف بعض قطع الأسطول الأغلبي فاشتبك معها في معركة غير متكافئة لم يجد فيها استبسال المسلمين فمنوا بالهزيمة<sup>(٣)</sup>، ولكن بالرغم من هذه الهزيمة، فإن قواتهم استمرت في التوغل في جنوب فرنسا حتى سنة ٢٧٢هـ / ٨٨٥م ففتحت كولونا وبعض شواطئ الرون<sup>(٤)</sup>، وفي الوقت نفسه كانت سرايابهم توالي شن غاراتها على

(١) انظر ابن الأثير: المصدر السابق ج ١ ص ١٩، ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١١٧، ابن خطرون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٤، د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٢٦٦ وما بعدها.

(٢) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١١٧، كذلك د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٢٦٨.

(٣) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١١٧.

(٤) شكيب أرسلان: تاريخ غزوات العرب في فرنسا وسويسرا وإيطاليا وجزائر البحر الأبيض المتوسط ص ٣٦٩.

البيزنطيين في صقلية تدمر أرضهم وتنسف زروعهم وتعود محملة بالغنائم<sup>(١)</sup>.

ولم يكن الحسين بن العباس والي صقلية الجديد أقل حماساً من سلفه الحسن بن رياح في مواصلة الحرب ضد البيزنطيين، إذ لم يلبث أن خرج بجيش كبير فهاجم نواحي قطانية ثم طيرمين ويقاره، واثتبك مع العدو في عدة معارك كان النصر فيها له، ثم عاد إلى بلرم بغنائم كثيرة<sup>(٢)</sup>، الأمر الذي أثار البيزنطيين فأخذوا يشنون على المسلمين غارات مماثلة، منها تلك الغارة التي اصطدمت بسرية إسلامية يقودها رجل يعرف بأبي ثور هزم فيها المسلمون ولم ينج منهم سوى سبعة نفر فقط<sup>(٣)</sup>. وفي سنة ٢٦٨هـ/٨٨١م زحف محمد بن الفضل والي صقلية الجديد على قطانية فخرب نواحيها، كما شن أسطوله خارة مقاومة على مبناتها فدمر ما فيه من قطع بحرية، ثم اتجه إلى طيرمين حيث أصاب نواحيها من التخريب مثلما أصاب قطانية، وحينما خرجة القوات البيزنطية لقتاله أطلق بها هزيمة منكرة، وبلغ عدد قتلى الروم في تلك المعركة ثلاثة آلاف قتيل، وسارع للاستفادة من هذا النصر فهاجم قلعة الملك في تلك النواحي وفتحها عنوة فقتل مقاتلتها وسبى الباقى وعاد إلى بلرم وقد ملا جنده أيديهم من الغنائم، وفي السنة التالية هاجم رمطه وحينما استعصت عليه تركها إلى قطانية حيث شنت سراياه غارات تخريبية في نواحيها عاد بعد ذلك إلى بلرم

---

(١) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٢٥، ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١١٧.

(٢) د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٢٦٩.

(٣) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٣٩.

غانما<sup>(١)</sup>.

وهكذا توالت هذه الغارات التخريبية على مدن الروم في الجزيرة في عهد محمد بن الفضل، وفي عهد سوادة بن محمد بن خفاجة التميمي الذي خلفه في ولايتها سنة ٢٧١هـ / ٨٨٤م، والجدير بالذكر هو أن هذا النوع من الغارات لم يكن يقصد بها التخريب والدمار لذاته حبًّا فيه، أو لمجرد الحصول على الغنائم، وإنما كان أحد أساليب الحرب التي شاعت في الصراع الإسلامي المسيحي في مختلف جبهات هذا الصراع، وقد اتبعه المسلمون والنصارى على حد سواء ولا زال يُتَّبع حتى في عصرنا الحاضر، والهدف الأهم له هو اختبار قوة العدو، وحرمانه من أقواته، وتهجير أكبر عدد من السكان، كل ذلك لإضعافه في المنطقة التي تشهد تلك الغارات تمهيداً لاحتلالها.

ونتيجة لهذا الضغط المتزايد من المسلمين، بادرت القسّطنطينية بإرسال أسطول ضخم في سنة ٢٧٢هـ / ٨٨٥م إلى صقلية يقوده أحد القواد العظام هو نيقفور فوكاس، الذي ما أن وصل إلى المياه الإيطالية حتى ضرب الحصار على مدينة سيرينا (Santa Severina) في جنوب إيطاليا، وضيق عليها الخناق حتى اضطر سلموها للإسلام له على الأمان، فدخلتها وسمح لهم بالرحيل إلى صقلية، ثم اتجه بعد ذلك إلى مدينة متنبيه (Amentea) حيث انتزعاها هي الأخرى من المسلمين، وبذلك أخذ يهدد الوجود الإسلامي ليس في جنوب إيطاليا فحسب، وإنما في صقلية ذاتها أيضاً.

وتتبّع الأمير إبراهيم لهذا الوضع الذي نجم عن الحضور البيزنطي القوي

---

(١) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٣٩.

في تلك المنطقة، فرأى إسناد ولاية صقلية إلى رجل قوي من ثقاته يستطيع مواجهة هذا الموقف فضلاً عن ضبط أمور الجزيرة وما يتبعها من أراضي أوروبية والتي بدأت تشهد انتفاضات متعددة من أهالي البلاد حينما أحسوا باشتداد وطأة البيزنطيين على المسلمين، فوقع اختياره على قريبه أبي مالك أحمد بن عمر الأغلبي المعروف بجاشي الذي كان قادراً شجاعاً ومحنكاً عركته التجارب، والذي شرع منذ وصوله الجزيرة في سنة ٢٧٣هـ / ٨٨٦م في إعداد أسطول ضخم فضلاً عن القوات البرية، وفي الوقت نفسه بذلك جهوداً كبيرة في تهدئة الوضع في البلاد بإخمامه لما نشب فيها من اضطرابات وفتن، دون أن يغفل عن مراقبة تحركات البيزنطيين.

وقد استغرقت منه هذه الاستعدادات حوالي العامين، وما أن استكملها حتى شن هجوماً برياً وبحرياً على البيزنطيين، إذ اشتبك الأسطولان الإسلامي والبيزنطي في معركة مروعة، وفي نفس الوقت كانت المعارك البرية تدور في منطقة (ريو)، وكانت النتيجة أن انتصر المسلمون انتصاراً حاسماً في البر والبحر وقتل من الروم في تلك المعارك سبعة آلاف وغرق منهم خمسة آلاف آخرين كما يقول ابن عذاري، وأخلت مراكب البيزنطيين في (ميلاص)، وهرب أهل (ريو)<sup>(١)</sup>. وكان من نتيجة هذا الانتصار العظيم أن أخلي البيزنطيون الكثير من المدن والمحصون التي تجاور المسلمين، وبالتالي رجحت كفة المسلمين وظهرت سطوتهم على عدوهم في إيطاليا حتى تابعت سرياتهم تشن الغارات المتلاحقة وتعود مظفرة إلى بلم<sup>(٢)</sup>.

(١) انظر ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢٠، كذلك د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٢٧٣.

(٢) انظر ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢٠، د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٢٧٣. وما بعدها.

وفي أعقاب ذلك رأى الأمير إبراهيم إعادة أبي مالك إلى إفريقية لحاجته إليه فاستدعاه، فأناب هذا عنه في الجزيرة سوادة بن محمد واليها السابق الذي عاد لسياسته السابقة في شن الغارات على البيزنطيين والتي كان أهمها هجومه بالصائفة على (طبرمين) ومحاصرتها في سنة ٢٧٦هـ / ٨٨٩م إلا أنه فشل في فتحها.

ومع أنه كان من الممكن أن يستفيد المسلمون كثيراً من النصر الذي حفقوه في معركة (ملاص)، إلا أن العتائب التي واجهها الأمير إبراهيم في إفريقية والتي اضطرته لاستدعائه أبي مالك، وشغلته عن صقلية، جعلته لا يستفيد كثيراً من ذلك النصر كما ينبغي، وخفت وطأة المسلمين على البيزنطيين، وليس ذلك فحسب، وإنما اضطرته هذه الظروف للموافقة على أن يعقد والي صقلية في سنة ٢٨٢هـ / ١٩٥م صلحاً مع البيزنطيين مدة (٤٠) شهراً لم تكن شروطه في صالح المسلمين كما عهدهناه من قبل، فمع أن الروم أطلقوا بموجب هذا الصلح ألف أسير من المسلمين، إلا أن المسلمين وافقوا على أن يقدموا لهم بال مقابل ثلاثة من العرب وثلاثة من البربر في كل ثلاثة أشهر كرهائن ضماناً للوفاء<sup>(١)</sup>. وزاد الوضع سوءاً نشوب فتنة بين العرب والبربر في الجزيرة في سنة ٢٨٥هـ / ١٩٨م استنفدت من الأمير جهداً كبيراً حتى تمكن من إخمادها، وتم القبض على عدد من زعمائها من بينهم: أبو الحسن بزيده ولداته، والحضرمي، وأرسلوا إلى إفريقية حيث لاقوا حتفهم<sup>(٢)</sup>.

(١) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢٩.

(٢) انظر ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٣١، ويقول أن أبا الحسن تناول سما في حضره الأمير إبراهيم فمات ل ساعته، وأما ولداته فقتلا صبراً، وضرب الحضرمي بالمقارع حتى مات.

ومع أنه تم القضاء على هذه الفتنة، إلا أن الأمير إبراهيم رأى أن يستد ولاية صقلية لابنه وولي عهده أبي العباس الذي كان يماثل أبياً مالك في الكفاءة إن لم يفقه، ليعيد الاستقرار إليها ويستأنف حركة الجهاد التي بدأت تفتر من جديد<sup>(١)</sup>، ووصل أبو العباس إلى المياه الصقلية في أسطول من (١٦٠) قطعة في غرة شعبان سنة ١٨٧هـ/ ١ أغسطس ٩٠٠م في وقت كانت فيه الفتنة بين العرب والبربر قد اشتعلت تارة أخرى، وكان جيش العاصمة بلرم حيث العرب يحاصر وقتنى مدينة جرجنت حيث البربر، لذلك اتجه بأسطوله إلى مدينة طرابلس البيزنطية وحاصرها، وكان بذلك يوجه أنظار كلا الطرفين إلى الوجهة الصحيحة التي من المفترض أن يوجها قواهم إليها بدلاً من انشغالهم بعضهم ببعض، ولم تلبث كلتا العديتين أن أرسلتا إليه وفديهما لإعلان ولائهم للدولة، ثم توالت الحوادث بعد ذلك بيته وبين كلا الطرفين بما لا يتسع المجال لذكره عبر ابن خلدون عنها بقوله: (فاغراه كل واحد منهم بالآخر ثم اجتمعوا لحربه)<sup>(٢)</sup>، وبذل أبو العباس جهوداً كبيرة حتى تمكن من إطفاء نار الفتنة ثانية ويسقط سيطرته على البلاد، ومن ثم أخذ يستعد لمقارعة البيزنطيين.

وقد استهل جهوده في هذا المجال بمحاجمة طبرين، وحينما استعصت عليها تركها وزحف إلى قطانية إلا أنها استعصت عليه هي الأخرى، فعاد إلى بلرم لقضاء فصل الشتاء<sup>(٣)</sup>، وفي مطلع صيف سنة ١٨٨٨هـ/ ٩٠١م زحف إلى مدينة دمشق وحاصرها، ولكنه تركها وعبر مضيق مسيني إلى

(١) انظر د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٢٧٦.

(٢) ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٤، كذلك ابن الأثير: ج ٦ ص ١٠٣.

(٣) ابن الأثير: المصدر السابق ج ١ ص ١٠٣، ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٣١.

مدينة (ريو) المقابلة في البر الإيطالي لضرب تجمعات للبيزنطيين كانت قد بدأت تحشد فيها، فاشتبك معها وألحق بها هزيمة منكرة، تقدم بعدها وفتح المدينة التي لم يعد فيها ما يمنع منها وأصاب فيها غنائم عظيمة، ورجع إلى مسيني حيث التقى بأسطول بيزنطي كان قد وصل لتوجه من القسطنطينية فهاجمه وانتصر عليه وأسر ثلاثين قطعة منه، ثم هدم سور مسيني حتى لا يأغتها البيزنطيون فتفع في أيديهم وبالتالي يسيطرؤن على مضيقها الهام<sup>(١)</sup>، الأمر الذي سيكون له بلا شك أثره المخفي على المسلمين في العدو الإيطالية.

وفي تلك الأونة، حدث تحول هام في حياة الأمير إبراهيم، إذ زهد في الحكم، ورأى أن يتوجه إلى الله سبحانه وتعالى بكليته وأن يهب إليه ما تبقى من عمره، بأن يتسلك ويدهب لأداء فريضة الحج، ثم لم تلبث أن خطرت له فكرة مباشرة الجهاد بنفسه ليقرن الجهاد بالحج، لذلك أمر ابنه أبي العباس بالعودة إلى إفريقيا، الذي قدم إليها جريدة في خمس شوالين تاركاً الجيش في عهدة ولديه أبي مصر زيادة الله وأبي معد، حيث تنازل له أبوه عن الحكم، في حين باشر هو في الاستعداد للرحيل إلى صقلية للجهاد، فأنخرج ما كان قد ادخره من السلاح والأموال، وحشد ما استطاع من الجنود، وعمر أسطولاً ضخماً شحنته بإنجاد البحارة والعدد والأقوات، ولم يكفل بذلك بل استثنى من فعل الخير، وفي ذلك قال ابن عذاري: (فرد المظالم، وأسقط القبالات، وأخذ العشر طعاماً، وترك لأهل الضياع خراج ستة، وسمها ستة العدل، وأعتق مماليكه، وأعطى فقهاء القبروان

(١) انظر ابن عذاري: المصدر السابق ج ٦ ص ١٠٣، كذلك ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٣١، ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٤، د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٢٧٩ وما بعدها.

ووجوه أهلها أمواً عظيمة ليفرقوها في الضعفاء والمساكين<sup>(١)</sup>، وأما ابن الأثير فيقول: (تصدق بجميع ما يملك ووقف أملأكه جميعها)<sup>(٢)</sup>، وحينما فرغ من ذلك، واطمأن على حسن إعداد أسطوله وقواته، زود ابنه أبي العباس بالآخر نصائحه وتوجيهاته، ثم غادر رقادة إلى سوسة، فدخلتها في أول سنة ٢٨٩هـ (وعليه فرو مرقع في ذي الزهاد)<sup>(٣)</sup>، حيث أبحر بقواته إلى صقلية.

وتضارب وایات المؤرخين في تعليل سبب هذا التحول في حياة الأمير إبراهيم، فما يفهم من رواية ابن الأثير أنه كان بواعز ديني وأنه قصد به التقرب إلى الله سبحانه وتعالى<sup>(٤)</sup>، وأما ابن عذاري فيقول: (وفي سنة ٢٨٩ أظهر صاحب إفريقية إبراهيم بن أحمد التوبة لما استقام أمر أبي عبد الله الداعي بكتامة، فأراد إبراهيم بن أحمد أن يرضي العامة، ويستميل قلوب الخاصة بفعله<sup>(٥)</sup>، أي أن الدافع لذلك كان سياسياً الهدف منه استئصال قلوب الرعية حينما شعر بخطر الدعوة الفاطمية الذي بدأ يهدد دولته وقتله بعد نجاحها في قبالة كتامة، في حين يقول ابن خلدون نقلاً عن الرقيق القيرواني أنه في سنة ٢٨٨هـ / ٩٠١ م قدم (رسول المعتصم) بعزل الأمير إبراهيم لشكوى أهل تونس به فاستقدم ابنه أبي العباس من صقلية وارتحل إليها مظهراً الغربية والانسجام)<sup>(٦)</sup>، أي أن هذه التوبة كانت

(١) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢١ وما بعدها، انظر كذلك ابن الخطيب: المصدر السابق ق ٣ ص ٣٤ وما بعدها.

(٢) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٦.

(٣) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٥.

(٤) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٥.

(٥) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢١.

(٦) ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٤.

بسبب عزل الخليفة العباسى له من الحكم وتوليه ابنه أبي العباس بدلاً منه نظراً لبطشه بأهل مدينة تونس إبان إخماد ثورتهم الثانية في سنة ٢٨١هـ/١٩٩٤م كما سبقت الإشارة إليه، ويقول في موضع آخر أن نجاح الدعوة الفاطمية كان سبباً (من الأسباب التي دعته للتوبة والإقلال والخروج إلى صقلية)<sup>(١)</sup>.

ويمضي ابن خلدون في هذا التعليل قائلاً: (ويعث إبراهيم رسوله إلى الشيعي بانكجان يهدده ويرحله فلم يقبل وأجابه بما يكره فلما قربت أمور أبي عبدالله وجاء كتاب المعتصد لإبراهيم كما قدمناه أظهر التوبه ومضى إلى صقلية... وكان إبراهيم قد أسر لابنه أبي العباس في شأن الشيعي ونهاه عن محاربته وأن يلحق به إلى صقلية إن ظهر عليه)<sup>(٢)</sup>، أي أن الأمير إبراهيم خرج إلى صقلية شبه هارب من أبي عبد الله الشيعي نظراً لأن اليأس قد تطرق إلى نفسه من جدو مقاومته حتى أنه نهى ابنه وخليفته عن حربه وأسر إليه يدعوه لللحاق به إن ظهر عليه حسب هذه الرواية.

ويفرد ابن الخطيب في روايته بأن جعل هذه التوبه في سنة ٢٨٤هـ/١٩٩٧م أي قبل الوقت الذي اتفقت عليه المصادر التي اطلعت عليها بما يزيد عن الأربع سنوات إذ يقول: (وفي سنة أربع وثمانين أظهر إبراهيم بن أحمد التوبه، وأذمع الخروج إلى الجهاد بصقلية ورفض الملك)<sup>(٣)</sup> ثم يؤيد ابن خلدون في أن يأسه من جدو مقاومة الدعوة الفاطمية كان هو الدافع لمغادرته إلى صقلية حيث يقول بعد أن بسط محاورة رسول الأمير إبراهيم

(١) ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٤ وما بعدها.

(٢) ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٥.

(٣) ابن الخطيب: المصدر السابق ف ٣ ص ٣٤.

لأبي عبد الله الشيعي: (فلما بلغ إبراهيم قوله [أي قول أبي عبد الله]، وووصفت له صفتة، عرف أنه صاحب قطع دعوته، وكان له علم من الحديثان)<sup>(١)</sup>، ويصرف النظر عما يمكن أن يوجه لهذا القول من تقد، فإنه من الواضح أن ذلك وهم من ابن الخطيب في سنة التوبة، فإن لم يكن ذلك تصحيحاً من النسخ، فإنه يكون قد خلط بين وقت قدوم رسول الخليفة إليه في المرة الأولى في أعقاب ثورة مدينة تونس كما سبق ذكره، وقدوم الرسول الآخر في سنة ٢٨٨ هـ / ٩٠١ م.

وما يبدو لنا من المقابلة بين روايات مؤرخين أن هنالك تحاماً واضحاً من فريق منهم على الأمير إبراهيم لاستادهم إلى رواية الرائق القيراني التي سأعرض لها فيما بعد، فخرجوا بهذه التعليقات التي تتفق مع هذا التحامل، في حين أن الفريق الآخر الذي جعل عزمه على الخروج إلى صقلية والتفرغ للجهاد هو تقرب إلى الله سبحانه وتعالى صدر عن نية صادقة في العمل على مرضاته كان ينظر إلى هذا الموضوع من زاوية تحرر فيها من رواية الرائق، وفي اعتقادي أن وجهة نظرهم هي الأصح، إذ أن كلاً من روايات الفريق الأول تحمل في طياتها أسس نقضها الأمر الذي لا يتسع المجال لبسطه هنا بطبعية الحال.

وأيا كان الأمر، فإن الأمير إبراهيم اتجه عندما وصل إلى صقلية إلى مدينة نرطروا (Neritimum) وحاصرها حتى فتحها، ثم سار إلى مدينة طرابنش وأقام فيها سبعة عشر يوماً، ومنها سار إلى بلرم وأقام فيها أربعة عشر يوماً، وفي كلتا المدينتين كان يتألف القلوب بما أظهره من رفق وتدبر وعدل ورد للمظلوم، ويجمع الرجال ويستهض الهم ويبيح النفوس للجهاد، ويوزع الأرزاق والخيل والسلاح على المجاهدين فاعض

(١) ابن الخطيب: المصدر السابق ق ٣٥ ص ٣٩.

الفارس عشرين ديناراً والراجل عشرة دنانير، وعجل الأرزاق لغزارة البحر<sup>(١)</sup>، ولم تك تمضي بضعة أيام حتى دب الحماس في نفوس المسلمين، والتقدوا من حوله، وحيثذاك، بدأ في تنفيذ مشاريعه الجهادية، والتي استهلها بالزحف على مدينة طبرمين تلك المدينة المخصبة التي طالما استعصت على ولاة صقلية وقوادها، وكان فتحها أمنية عزيزة على المسلمين.

وتسربت أنباء هذا الزحف إلى أهل تلك المدينة، فسارعوا إلى الاستعداد للدفاع عن بلدتهم، وأحدقت الجيوش الإسلامية بالمدينة، وفي صباح اليوم الثاني والعشرين أو الثالث والعشرين من شعبان سنة ٢٨٩هـ شنت عليها هجوماً شاملأً، إلا أن مناعة أسوارها واستماتة أهلها في الدفاع اضطرتها للتراجع عنها في منتصف النهار<sup>(٢)</sup>، ولستمع إلى الزيدي وهو يروي حوادث هذا الهجوم في معرض ترجمته للطلاء المنجم الذي شهد هذه الحرب مع الأمير: (... وشهد حرب طبرمين، وأقام الطالع يوم فتحها، وقد انصرف إبراهيم عن حربها منتصف النهار، فأعلمه أنه يفتحها للوقت، ونظر إبراهيم أيضاً في ذلك فوافقه، وكان إبراهيم يتخلل علم التجamaة، فعاود الحرب، ففتحها للوقت)<sup>(٣)</sup>، وأما ابن الأثير فيقول في روايته أنه حينما أعد الأمير قواته للهجوم، أخذ القراء المرافقون له في قراءة الآيات القرآنية التي تحضن على الجهاد لحث المسلمين على بذل أرواحهم - في سبيل الله - ( فقرأ القارئ: «إنا فتحنا لك فتحاً مبيناً»،

(١) انظر ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٥، كذلك التوسي: المصدر السابق ج ٢٢ ورقة ١٢١ د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٢٨١.

(٢) انظر ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٥.

(٣) الزيدي: المصدر السابق ص ٢٤٢.

فقال الأمير: أترأ: «هذان خصمان اختصموا في ريهم» فقرأ فقال: اللهم إني أختص أنا والكفار إليك في هذا اليوم وحمل ومعه أهل البصائر فهزم الكفار وقتلهم المسلمين كيف شاؤوا ودخلوا معهم المدينة عنوة فركب بعض من بها من الروم مراكب فهربوا فيها والتوجه بعضهم إلى الحصن وأحاط بهم المسلمون وقاتلواهم فاستنزلوهم قهراً وغنموا أموالهم وسيروا ذرارיהם لسبعين بقين من شعبان وأمر بقتل المقاتلة وبيع السبي والغنيمة<sup>(١)</sup>.

وكان لفتح الأمير إبراهيم طبرمرين صدى عظيم في الدولة البيزنطية، ذلك أن هذه المدينة كانت آخر معلم لهم في صقلية وقادعتهم الكبرى في حروبيهم مع المسلمين، وتوضح ذلك مما يقوله ابن الأثير عن مدى حزن الإمبراطور البيزنطي وتأثيره العميق حينما علم بنبأ سقوطها في يد المسلمين حيث يقول: (ولما اتصل الخبر بفتح طبرمرين إلى ملك الروم عظم عليه وبقي سبعة أيام لا يلبس التاج وقال: لا يلبس التاج محزون)<sup>(٢)</sup> فيكون بذلك قد أعلن حداداً رسمياً في أنحاء إمبراطوريته وبدأ في ذلك بتنفسه.

وكان وقع ذلك الحادث على روم صقلية أشد، إذ شعروا بأنهم أصيروا بضريبة فاقضة، وأن إقامتهم فيها أصبحت مسألة وقت ليس إلا، فأخذت معاقلهم التي لم تكن قد فتحت بعد تهارى في أيدي سرايا الأمير إبراهيم التي بثها في المنطقة دون مقاومة تذكر، ومنها ما وجد حالياً بعد أن جلى

(١) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٥ وما بعدها، كذلك النويري: المصدر السابق ج ٢٢ ورقة ١٢١، ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٤ د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٢٨١ وبيدها.

(٢) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٦، انظر أيضاً النويري: المصدر السابق ج ٢٢ ورقة ١٢٢ . ، دكتور سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٢٨٣ .

أهل عنه، فسقطت ميتش في يد حفيده أبي مصر زيادة الله بن أبي العباس، كما سقطت دمنش في يد ابنه أبي الأغلب، ورمته في يد أبي مصر أيضاً، وألياج في يد قائد سعدون الحلوي، وكانت قد عرضتا الصلح على دفع الجزية لل المسلمين، إلا أن الأمير إبراهيم رفض إلا أن يتسلم حصونها، فلم يجد أهلها بدأ من الإذعان لهذا الشرط، فأخذوها المسلمين وهدموها<sup>(١)</sup>، وهكذا يكون الأمير إبراهيم هو الذي استكملا فتح صقلية واستبرأها من البيزنطيين، وهي مأثرة سجلها له التاريخ.

ويعود هذا الإنجاز الضخم، أخذ يتأهب لعبور مضيق مسيني إلى جنوب إيطاليا، ويرز هنا سؤال يطرح نفسه هو ما الذي كان يهدف إليه الأمير بنقل عملياته العسكرية إلى البر الإيطالي؟ هل كان لتشييت الفتح الإسلامي في تلك المناطق وتمهيد الأمور ونشر الاستقرار فيها كما فعل في صقلية ليقطع على البيزنطيين أي أمل في العودة إليها من جهة ويحمي جناح المسلمين في إقليم بروفانس ويشد أزرهم لاستئناف فتوحاتهم فيه من جهة ثانية، أم أن طموحاته ذهبت إلى بعد من ذلك؟ وللإجابة على هذا التساؤل نرى ضرورة العودة إلى رواية ابن الأثير التي نعتقد أنها تسلط قدرأ من الضوء على هذا الموضوع والتي جاء فيها: (... وتحركت الروم وعزموا على المسير إلى صقلية لمنعها من المسلمين، فبلغتهم أنه سائر إلى القسطنطينية فترك الملك بها عسكراً عظيماً وسير جيشاً كبيراً إلى صقلية)<sup>(٢)</sup>.

ويندراسة هذا النص يتبيّن لنا - إن صحت الرواية - أن أنباء وصلت

(١) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٣ ص ٦، انظر أيضاً النميري: المصدر السابق ج ٢٢ ص ١٢٢، د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٢٨٣.

(٢) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٦.

الإمبراطور البيزنطي بضم الأمير إبراهيم على التوجه إلى القسطنطينية الأمر الذي جعله يحشد جيشاً كبيراً للدفاع عنها، وبالتالي يحد من قدرات الجيش الذي أرسله إلى صقلية، فهل كان تسريب هذه الأنباء لعبة ذكية من الأمير ليشغل الإمبراطور بالاستعداد للدفاع عن عاصمته ويصرف نظره عن صقلية وجنوب إيطاليا، أو على الأقل يجعله ذلك ينماذل المسلمين بجزء يسير من طاقاته وليس بمعظمها، أم أنه كان يعتزم بالفعل التوجه لمهاجمة القسطنطينية؟ هذا ما لا نجد في المصادر التاريخية المتيسرة ما يرجح أيّاً من الافتراضين على الآخر.

وحتى أية حال، فإن صحة الافتراض الأول، فإن ذلك يؤكد بعد نظر الأمير إبراهيم وسعة أفقه وحنكته السياسية، ذلك أن شغل البيزنطيين بالاستعداد للدفاع عن عاصمتهم يعني غل أيديهم عن التدخل الفعال في الحرب في جنوب إيطاليا إن لم تقل بإعادتهم عن ساحة المعركة وهم الخصم القوي الذي لن يقف في وجه المسلمين غيره في تلك المنطقة، وبالتالي إطلاق يد الأمير إبراهيم في إيطاليا كلها التي كانت وقتها تعاني من التمزق والتزاعات الداخلية بين الحكام المحليين.

وإن كان الافتراض الثاني هو ما دار في مخيلة الأمير إبراهيم، وهو الأمر الذي لا نستبعده ولا نعتبره ضرورة من خيال ابن الأثير على صعوبة تنفيذه، فإن هذا الأمير يكون قد طمح لتحقيق أمنية عزيزة على رجال الحرب والسياسة المسلمين منذ عهد معاوية بن أبي سفيان، ولعله بذلك يكون قد تبني فكرة حاكم عظيم سابق لافريقيا هو موسى بن نصير الذي تردد العديد من مصادر التاريخ الإسلامي أنه كان يصبو للوصول إلى دمشق مركز الخلافة الأموية عن طريق القسطنطينية، فإذا كان الكثير من المؤرخين لم يستبعدوا ذلك عن موسى بن نصير، فلماذا نستبعده عن الأمير إبراهيم؟

ولو عقدنا مقارنة بسيطة بين الأميرين لوجدناها تمثل في صالح الأمير إبراهيم.

فالامير إبراهيم بعد أن نذر نفسه للجهاد لم يكن يقل حماساً لخدمة الإسلام عن سلفه، كما أن الجيش الذي كان يقوده بعد أن نفع فيه روح الجهاد لم يكن يقل عن جيش موسى بن نصير أيضاً عزماً وتصميماً واستماتة في سبيل الإسلام إن لم يكن أفضل منه تسلیحاً وقدرة، وإذا كانت البحرية الإسلامية في عهد موسى لا تزال وقinda في طور النشأة، فإن الأسطول الأغليبي كان في عهد الأمير إبراهيم أفضل تدريباً وتسلیحاً وتمرساً وخبرة بشؤون البحر بعد أن اكتسب هذه الخبرة على مدى أجيال متعددة بخاصة منذ بداية العهد الأغليبي، وأثبتت بالاتصالات الكثيرة التي أحرزها أنه ند للأسطول البيزنطي بل استطاع أن يتربع منه السيادة على مياه وسط البحر الأبيض المتوسط كما سبقت الإشارة إليه، وخصوصاً الأسطول بالذكر لأنه سيكون له الدور الأكبر في تنفيذ هذا المشروع سواء في نقل المجند أو المساعدة وإحکام الحصار.

وبالإضافة إلى ذلك، فإن هنالك ثمة ميزة أخرى تميز بها عهد الأمير إبراهيم عن عهد سلفه، هي أن جزر وسط البحر الأبيض المتوسط وهي القواعد ومحطات الاستراحة المحتملة للأسطول الأغليبي في الطريق إلى القسطنطينية كانت إسلامية وما لم تكن كذلك كانت مسالمة للمسلمين بينما كان معظمها في عهد موسى تحت السيطرة البيزنطية، وهو أمر له دلالته الظاهرة، إذ أن الأسطول الأغليبي يكون في هذه الحالة مطمئناً إلى وجود قواعد إمدادات له في حين أن أسطول موسى كان يفتقر لمثلها إن لم نقل أنها كانت تشكل معوقات كبيرة له، ولا يحتاج بوجود الأسطول الطولوني في شرق البحر المتوسط مما يحمل في طياته احتمال نشوب اشتباك بين

الأسطولين لفتور العلاقة بين الدولتين، ذلك لأن البيزنطيين أعداء لكلا الفريقين، فضلاً عن علاقة حاكميهما بالخلافة العباسية بوصفها واليين من ولاتها من وجهة النظر الرسمية، وبناءً عليه، فهو إن لم يقف موقف المساند للأسطول الأغلبي وهو الاحتمال الأقرب، فإنه على الأقل سيلتزم جانب الحياد.

لكل ذلك، وما دامت الظروف كهذه، فإننا وكما أسلفنا القول لا نستبعد أن تكون فكرة مهاجمة القسطنطينية قد خطرت للأمير إبراهيم، إما لحماية إفريقية وما يتبعها من ولايات وتخليص المسلمين من الخطر البيزنطي الذي لم يكن منه الفتح يتهددهم غيره، أو للرجوع عن طريقها، فيذهب إلى الديار المقدسة بعد أن يكون بفتحها قد أدى للإسلام والمسلمين خدمة جليلة أو ربما للأمرتين معاً، وليس ذلك فحسب، وإنما لا نستبعد أيضاً أن تكون قد خطرت له فكرة فتح روما المدينة العتيقة والأقرب بالنسبة له، والأسهل منالاً بعد هزيمته للبيزنطيين، وأن عبوره لمضيق مسيني كان لتحقيق هذا الهدف لا سيما وأنه سبق لمسلمي إفريقية أن اقتحموا في عهد جده أبي العباس محمد بن الأغلب، وظل الجيش الأغلبي يتربّد بين المدينة وأحوازها نحو شهرين<sup>(١)</sup>، فإن صحت رواية ابن الأثير وبالتالي صح هذان الافتراضان، فإن طموح الأمير إبراهيم قد سما به إلى أن يكون هو الفاتح لهاتين المدينتين العظيمتين، ثم يتخذهما طريقاً له إلى مكة المكرمة، إنها فكرة جريئة إن لم نقل أنها خيالية، ولكن أوليس كثيراً من الأعمال العظيمة كان أساسها أفكار جريئة بل ربما بدت للبعض أنها خيالية؟

وأياً كان الأمر، فإن الأمير إبراهيم عبر مضيق مسيني إلى أرض قلوية

---

(١) انظر حسن حسني عبد الوهاب: ورقات ق٢ ص ١١٤ وما بعدها، خلاصة تاريخ تونس لنفس المؤلف ص ٨٢ وما بعدها.

(كلايريا) في ٢٥ رمضان ٩٠٢هـ / ٣ سبتمبر ١٨٢٩ م واتجه إلى مدينة كستنة Cosenza عازماً على فتحها، لذلك رفض الصلح الذي عرضه عليه أهلها، وفي ٢٥ شوال / ٢ أكتوبر نزل بجيشه في واديها، وبدأ في توزيع أبنائه وأحفاده وقواده في السرايا على أبوابها لاحكام الحصار عليها، وفي تلك الأثناء داهمه مرض الذرب (الديسونتاريا) مما اضطره لاعتزال مباشرة القتال بنفسه والبقاء في المعسكر، وبالرغم من أن جيشه أخذت تشن الهجوم عليها تلو الآخر ومجانيقه تدك أسوارها، إلا أن ابعاد الأمير عن ساحة المعركة حتى (امتنع منه النوم وحدث به الفوّاق)<sup>(١)</sup>، كان له أثره القوي في هبوط معنويات الجنود وتبسيط هممهم، فلم يجدوا في القتال كما يقول ابن الأثير<sup>(٢)</sup>.

ولم تزل العلة تشتد به إلى أن أسلم الروح في ليلة السبت ١٨ من ذي القعدة ١٨٢٩هـ / ٢٥ أكتوبر ١٨٠٢م، فاجتمع قواد الجيش وأسندوا الأمر إلى حفيده أبي مصر زيادة الله بن أبي العباس الذي عرض الصلح على أهل المدينة الذين لم يكونوا قد علموا بوفاة الأمير إبراهيم، على أن يدفعوا له الجزية فقبلوا بذلك وعقد الصلح، فانسحب أبو مصر بالجيش وعاد إلى بلرم مصطحبًا معه جثمان جده، حيث أرسل منها إلى القيروان ليدفن بها كما يقول ابن الأثير<sup>(٣)</sup>، ويؤيده في ذلك أبو الفدا<sup>(٤)</sup>، وابن أبي

(١) ابن الأثير: المصدر السابق.

(٢) ابن الأثير: المصدر السابق ج ١ ص ٦، انظر كذلك التوري: المصدر السابق ج ٢٢ ورقة ١٢٢، أبو الفدا: المختصر في تاريخ البشر ج ٢ ص ٥٠ وما بعدها، ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٤.

(٣) ابن الأثير: المصدر السابق ج ٦ ص ٦.

(٤) أبو الفدا: المصدر السابق ج ٢ ص ٥٠ وما بعدها، كذلك الوزير السراج: الحلول الستنسية: ج ١ ق ٤ ص ٨٨٢.

دينار<sup>(١)</sup>، الذين أخذنا برواياتهم، أما النويري<sup>(٢)</sup> فيقول أنه دفن في بلرم، ويؤيده في ذلك ابن خلدون<sup>(٣)</sup>، وابن عذاري<sup>(٤)</sup>، وبذلك طويت صفحة هذا الأمير العظيم بعد حياة حافلة بالأعمال الجليلة والحوادث الجسام.

### إبراهيم الثاني في نظر التاريخ:

كان لا بد لسيرة حاكم كالإمپر إبراهيم حفل عهده الطويل بالحوادث الجسام من أن تثير الخلاف بين المؤرخين والكتاب كما يحدث عادة بالنسبة لكتاب الرجال، فكان منهم المعرض، ومنهم المستحسن لبعضها والمستنكر لبعض آخر، ومنهم المعرض الذي استهواه تصيد بعض الهاروات فلم ير غيرها وحولها تهماً شنيعة الصقها به لغرض في نفسه، فهو في نظر الفقهاء والصالحين جائز ظالم، لأن هؤلاء يقيّمونه وفق مقاييس لا تكاد تنطبق إلا على الخلفاء الراشدين وعمر بن عبد العزيز رضي الله عنهم.

وهو في نظر السياسيين، سياسي بارع يتصف بالحزم وبعد النظر والكفاءة الإدارية العالية، وفي نظر العلماء ليس عالماً فحسب، وإنما راعي نهضة حلمية مباركة، وعند المهتمين بالحركة الحضارية، أحد أهم بناء صرح حضارة إفريقيا الأغليبية التي كان لها أثر قوي في حركة الحضارة العربية الإسلامية في غرب العالم الإسلامي، وله مكانة السامية عند المهتمين بالجهاد وحركة الفتوحات الإسلامية.

وأما بالنسبة للمؤرخين، فإن الآثار رأى فيه الحاكم العادل الحازم في

(١) ابن أبي دينار: المؤنس ص ٥٢.

(٢) النويري: المصدر السابق ج ٢٢ ورقة ١٢٢.

(٣) ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٤.

(٤) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٣٢.

أموره الذي آمن البلاد وقتل أهل البيغي والفساد، والذي كان يجلس للمعدل في جامع القيروان فينظر في ظلams الرعبة وينصف المظلوم من الظالم كما سبقت الإشارة إليه، ويصفه ابن خلدون بقوله: (وقام بالأمر أحسن قيام فامتنت البلاد)<sup>(١)</sup>، ويقول عنه أبو الفدا: (... وفتح الفتوحات العظيمة، وجاهد في الله حق جهاده... وكان له فطنة عظيمة وتصدق بجميع ماله،<sup>(٢)</sup> ويكرر الوزير السراج نحو هذا القول<sup>(٣)</sup>، وأما ابن أبي دينار فيقول عنه: (وكان ذا فطنة عظيمة وصاحب معروف... ودانت له البلاد وصلاح حالها في أيامه)<sup>(٤)</sup>.

(١) ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٤.

(٢) أبو الفدا: المصدر السابق ج ٢ ص ٥١.

(٣) الوزير السراج: المصدر السابق ج ١ ق ٤ ص ٨٨٢.

(٤) ابن أبي دينار: المصدر السابق ص ٥٢ وأما الفطنة العظيمة التي وصفه بها مؤلّاء فيبرهن عليها ابن الأثير بحادثة يرويها نقلها فيما يلي: (وكان له فطنة عظيمة ياظهار خفايا العملات «من ذلك» أن تاجراً من أهل القيروان كانت له امرأة جميلة صالحة عفيفة فاتصل خبرها بوزير الأمير إبراهيم فأرسل إليها فلم تجبه فاشتد غرامه بها وشكى حاله إلى صبور وكانت تغشاه وكانت أيضاً لها من الأمير منزلة ومن والدته منزلة كبيرة وهي موصوفة عندهم بالصلاح يتبركون بها ويسألونها الدعاء فقالت للوزير: أنا أنطلف بها وأجمع بينكما وراحت إلى بيت المرأة فقرعت الباب وقالت: قد أصابت ثوبي نجاسة أريد تطهيرها فخرجت المرأة ولقيتها فرحيت بها وأدخلتها وظهرت ثوبها وقامت العجوز تصلي فعرضت المرأة عليها الطعام فقالت: إبني صائمة ولا بد من التردد إليك ثم صارت تغشاه، ثم قالت لها: عندي يتيمة أريد أن أحملها إلى زوجها فلان خف عليك إعارة حليك أحملها بها فللت، فحضرت جميع حليها وسلمته إليها فأخذته العجوز وانصرفت وغابت أياماً وجاءت إليها فقالت لها: أين الحلي؟ قالت: هو عند الوزير عبرت عليه وهو مع فاحله مني وقال: لا يسلمه إلا إليك فتنازعتا، فخرجت العجوز وجاء التاجر زوج المرأة فأخبرته الخبر فحضر دار الأمير إبراهيم وأخبره بالخبر، =

وأما الرقيق التبرواني فيصفه بالظلم والقسوة المتناثرة بسبب المرض السوداوي الذي أصابه، ويورد العديد من الحوادث التي ارتكبها للتدليل على صحة وجهة نظره<sup>(١)</sup>، في حين يقلل عنه ابن خلدون قوله: (إنه كان جائراً ظلوماً سفاكاً للدماء وإنه أصابه آخر عمره مالتخولياً أسرف بسببها في القتل)<sup>(٢)</sup>، ويؤيده ابن عذاري في ذلك إذ يقول في حوادث سنة ٢٧٩ هـ: (وفيها قتل إبراهيم بن أحمد من أهل إفريقية من قتل بطراً وشهوة . . .)<sup>(٣)</sup>، وأما ابن الخطيب فيقول: (وكان إبراهيم بن أحمد قد بدأ أمره بحسن السيرة، وسلوك المذاهب الحميدة، والتلامس الخلل الكريمة، ثم عاد إلى المحافر، وانقلب إلى ضد ما كان عليه، وفسد فكره لغفلة مزاج سوداوي ساءت له أخلاقه، وتغيرت ظنونه، فأسرف في القتل . . .)<sup>(٤)</sup> ويورد عدة حوادث للتدليل على قسوته ثم يعلق على ذلك بقوله: (اللهم لا ترحمه، وضاعف عليه سخطك وعذابك الذي لا يعقبه رحراك ولا تتحمّه

دخل الأمير إلى والدته وسألها عن العجوز فقلت: هي تدعوك، فأمر بإحضارها ليتبرك بها فحضرتها والدته فلما رآها أكرمتها وأقبل عليها وانبسط معها، ثم إنه أخذ خاتماً من إصبعها وجعل يقلبه ويعيث به، ثم إنه أحضر خصيّاً له وقال له: انطلق إلى بيت العجوز وقل لابنتها تسلم الحق الذي فيه الحل وصفته كذا وهو كذا وهذا الخاتم علامة منها، فمضى الخادم وأحضر الحق؛ فقال للعجز: ما هذا؟ فلما رأت الحق سقط في يدها وقتلها ودفنتها في الدا وأعطي الحق لصاحبها وأضاف إليه شيئاً آخر وقال له: أما الوزير فإن انتقمت الآن يكتشف الأمر ولكن سأجعل له ذرياً آخر أخلفه به فتركه هذه يسيرة وجعله جرماً أخلفه به فقتله).

(١) انظر التبّيري: المصدر السابق ج ٢٢ ورقة ١٢٣ وما بعدها.

(٢) ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٤.

(٣) ابن عذاري: المصدر السابق ج ١ ص ١٢٢.

(٤) ابن الخطيب: المصدر السابق ق ٣ ص ٢٩.

رحمتك)<sup>(١)</sup>. ويورد ابن أبي الضياف هذه الحوادث تحت عنوان (هوس إبراهيم بن الأغلب وشناطعه) أطلق عليه في ثناياها صفات الجهل والطغيان والغشم والجبروت وما شابهها<sup>(٢)</sup>.

وهكذا يظهر التباين بين هذه الآراء بوضوح الأمر الذي يفرض على الباحث المقابلة بينها بموضوعية وتجدد من كل غرض إلا محاولة الوصول إلى الحقيقة، والملاحظ، أن روايات الفريق الثاني من المؤرخين مردتها جمعياً إلى رواية الرقيق القيراني التي بسطها التوزيري في (نهاية الأرب)، فكانت مصدرها الرئيسي ويمثلها عمودها الفقري، إما بالنقل المباشر عن طريق الرقيق نفسه أو غير المباشر عن نهاية الأرب، ومع أن الرقيق يعتبر ثقة عند مؤرخي المغرب الإسلامي القدامي والمحليين على حد سواء في قسم كبير مما كتب، إلا أنه في معالجته لتاريخ الأمير إبراهيم تخلى عن مبدأ الحياد والاعتدال الذي كثيراً ما اتصف به، ويداً تحامله عليه في غاية الوضوح ويعود السبب في ذلك في اعتقادنا إلى علاقته بالدولة الزيرية التي كان حكامها في عهده لا زالوا ولاة للدولة الفاطمية على إفريقية والمغرب والتي قضت على الدولة الأغلبية وقامت على أنقاذهما بعد مضي ما لا يزيد عن سبع سنوات فقط على وفاة الأمير إبراهيم، فهو قد خدم الدولة الزيرية مدة تزيد عن ثلث قرون كاتباً في ديوان الإنشاء (الرسائل) أولاً، ثم ارتقى في المناصب حتى ترأس ذلك الديوان أكثر من مرة، ولذلك، لم يكن يتوقع منه إنصاف من اعتبر خصماً للدولة التي كان يخدمها، بل إن الغمز في هذا الخصم والتضليل عليه مجاملة لخدموميه هو أمر ربما اعتبره من مهام عمله.

(١) ابن الخطيب: المصدر السابق ق ٣ ص ٣٠.

(٢) ابن أبي الضياف: المصدر السابق ج ١ ص ١٤٣ وما بعدها.

وهكذا تجد أن هذا الفريق من المؤرخين أخذ رواية الرقيق على أنها حقيقة مسلم بها، مع أن المتنطق يفرض أن تتخذ بقدر كبير من الحذر، فلم يحاول أي منهم تمحيصها مع أن بعضهم مثل ابن الخطيب مثلاً يورد في مواضع أخرى من تاريخه نصوصاً تحمل في طياتها أساس نقض ما رواه عن الرقيق من حوادث منكرة في رأيه وتبرز أنها ملقة، ولم يتمكن التويري من تخفيف هذا التشريع الموجه من الرقيق فيما رواه عنه من تلك الحوادث التي استنكرها بتقسيمها إلى نوعين وضعهما تحت عنوانين كما يلي: (١- ومن مساوىء أفعاله)، (٢- ومن قبيح أفعاله)<sup>(١)</sup>، إذ بقيت كسوط جlad ظالم يجلد تاريخ الأمير إبراهيم بلا رحمة حتى أدماء.

وعلى أية حال، فقد أجمع المؤرخون على تقسيم عهده إلى شطرين: أولهما شمل السنوات السبع الأول من حكمه، سار خلالها سيرة حسنة، فكان رفيقاً بالرعيَّة وأشاع العدل والأمن والاستقرار، وأصلاح الخلل في أجهزة الدولة، وحارب الفساد الذي كان ينخر في بعض قطاعات المجتمع، أما في ثانيهما فيقول ذلك الفريق المتحامل من المؤرخين أنه تغير خلاله وترك الرفق واتبع أسلوب العف والبطش بسبب وبغير سبب.

والحقيقة كما نراها أنه ينبغي التمييز بين حياته العامة وحياته الخاصة، ونحن في ذلك نتفق مع الأستاذ الدكتور سعد زغلول عبد الحميد<sup>(٢)</sup>، إذ أنه يعتبر من وجهة النظر العامة رجل دولة من الطراز الأول، فهو قد نجح في سياسته العامة في جميع الاتجاهات من اليوم الأول لولايته حينما حارب أهل القصر القديم واعتلى سدة الحكم، إلى يوم وفاته مجاهداً في إيطاليا، وقد عُرف بأنه راجح العقل، بعيد النظر، توافقاً إلى القيام بجليل الأعمال

(١) انظر التويري: المصدر السابق ج ٢٢ ص ٤٣ و ما بعدها.

(٢) انظر د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١١٤ و ما بعدها.

سواء في ميدان السياسة أو التنظيم والإصلاحات الداخلية أو النهوض بالحركة الحضارية بشتى مظاهرها<sup>(١)</sup>. فحظيت إفريقيا في عهده تبعاً لذلك بمكانته مرموقة إلى الحد الذي جعل بعض كبار عصره يرسلون السفارات إلى بلاطه لتوثيق الروابط بينهم وبينه، مثل تلك السفارة التي أرسلها الإمبراطور البيزنطي وتلك التي أرسلها الإمبراطور الكارولنجي.

وأما حياته الخاصة، فبالرغم من طابع الاستبداد الذي اتسم به حكمه، شأنه في ذلك شأن حكام عصره الذين لم يكونوا يميزون بين مصالحهم الذاتية ومصلحة الدولة لارتباطهما في نظرهم برباطوثيق لا ينفصما، إلا أنه لم يكن حكماً غاشماً، وإنما كان من ذلك النوع الذي يوصف في عصرنا الحاضر بالحكم الاستبدادي المستير، فقد كان هدف الأسماى الذي عمل على تحقيقه بكل قواه، هو الحفاظ على سلامة دولته وتطورها وirth روح التجديد فيها ومدتها بكل أسباب الرقي والتقدم والنهوض بها إلى المستوى الذي ابتعاه، وكذلك توفير الأمن والاستقرار والرفاهية لرعايته بشتى الوسائل، وضرب كل عايب مما علا قدره بيد من حديد. فمصلحة الدولة والرعاية فوق كل اعتبار.

ومن هذا المنطلق، اشتقد في معاملته في المخالفين لأوامره من رجالات الدولة والمحاسبة فضلاً عن الخارجيين عليه من القواد وزعماء القبائل، إذ علمته التجارب أن المتقذفين وذوي الأقدار والأموال إذا أحسوا من أنفسهم قوة ولم يقمعوا، لم يؤمن شرهم وبطرهم، وأنهم إذا كف الحاكم عنهم <sup>(٢)</sup> منها، دعاهم ذلك إلى منازعته وإثارة المشاكل في وجهه، وإعمال الحيلة، وربما التآمر عليه للتخلص منه، وفي سبيل ذلك، كان لا بد له

) انظر د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١١٥ .

٢) انظر د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١٥١ وما بعدها.

من أن يقع في بعض الأخطاء، والتي ضخمتها أعداء الأغالبة بخاصة دعوة الفاطميين ومن كانوا في خدمتهم بعد زوال الدولة الأغلبية السنية للتشنيع عليها، وقد خص بهذا التشنيع والقدر الكبير من تشويه السيرة، لأن حظه شاء أن يكون هو الحاكم المعاصر لظهور الدعوة الفاطمية في إفريقيا.

فمن المعروف أن من أول أسلحة القائمين على دعوة جديدة في أي زمان ومكان، هو إثارة الرعية على الحكم القائم بتشويهه وإلصاق شئ التهم بالحاكم لتغيرها منه، وبالتالي اجتذاب الناس لدعوتهم، فهي حرب دعائية تسبق الصدام المسلح ويستبيحها الدعاة ما دامت تؤدي إلى نجاح دعوتهم، وإذا كان أبو عبد الله الشيعي داعية الفاطميين الأكبر قد وصل إلى إفريقيا في سنة ٢٧٩ هـ في رأي بعض المؤرخين<sup>(١)</sup>، وفي سنة ٢٨٠ هـ في رأي بعض آخر<sup>(٢)</sup>، فإن من الطبيعي إذن أن يتعرض الأمير إبراهيم الذي عاصر هذه الدعوة ما يقارب التسع سنوات لهذه الحملة.

ومع أن المصادر التاريخية المتيسرة لا تلقي الضوء الكافي على هذه الحرب الدعائية في عهد الأمير إبراهيم، إلا أنها تشير إليها بوضوح في عهد خليفتيه، وبصفة خاصة في عهد زيادة الله الثالث آخر الأمراء الأغالبة، إذ تقول بعض هذه المصادر أنه عند استفحال خطور أبي عبد الله الشيعي نتيجة للانتصارات العسكرية التي أحرزها لجأ زيادة الله إلى حرب الدعاية والتي لن نعدو الحقيقة إذا قلنا أنها كانت رد فعل مضاد للدعوية الفاطمية، فكتب كتاباً أمراً بقراءته على الناس في مختلف أنحاء البلاد، يصف فيها عبد الله فيه بالكفر وتبديل الدين وارتكاب المحارم، ولعن الصحابة (رضي الله عنهم)، واستحلال دماء المسلمين، إلى جانب انتصاره إلى اللهو

(١) انظر على سبيل المثال ابن خلدون: المرجع السابق ج ٤ ص ٢٠٤.

(٢) انظر مثلاً ابن عماري: المصدر السابق ج ١ ص ١٣٢ وما بعدها.

والسب وشرب الخمر، كما حذرهم فيه (من إرجاف المرجفين «وتهويل المهولين أمر الفاسق اللعين»)<sup>(١)</sup>، ومن المعتقد أيضاً أن يكون الخليفة المكتفي بالله العباس قد آثر الأمير الأغلبي في هذه الحرب بوصفه خليفة المسلمين الشرعي المُجمع عليه برسالة منه في أمر أبي عبد الله كتب منها عدة نسخ أذيعت من المنابر وصفه فيها بما يشبه هذه الأوصاف، ويؤكد فيها ثقته بزيادة الله ويطلب من أهل إفريقيا الوقف إلى جانبه، وسواء صحت نسبة هذه الرسالة لل الخليفة أم لم تصح كما يرى القاضي النعمان<sup>(٢)</sup> الذي كان شيعياً متعصباً وتبواً مركزاً في الدولة الفاطمية، وإنها كتبت بأمر الأمير الأغلبي، فإن التحامل على أبي عبد الله الشيعي يظهر بجلاء في كلتا الرسالتين، الأمر الذي يجعلنا قياساً على ذلك، نعتقد بأن هذه الحرب الدعائية كانت قد بدأت في عهد الأمير إبراهيم وبالتالي كان لها هذا الانعكاس السلبي على سيرته في مؤلفات الفريق الثاني من المؤرخين، إذ عرضته إلى أضعاف أضعاف هذا التحامل والتشويه.

ومما يرجح ما ذهبنا إليه، أن ابن خلدون عندما تعرض لموضوع تقويمه، وصفه بالعادل والحازم وأنه قطع دابر البغي والفساد وأمنت البلاد في عهده كما تقدم ذكره وحيثما وصفه بالجور والظلم وسفك الدماء، أستند ذلك إلى الرقيق القبرواني مصدره الذي استقى منه هذه المعلومات، الأمر الذي يجعلنا نستشف منه أنه لم يرغب في تحمل مسؤولية هذا القول فأقصح عن صاحبه حيث قال: (هكذا قال ابن الرقيق)<sup>(٣)</sup>.

وبناءً على ذلك، فإنه إذا كانت له أخطاء أو هفوات في حياته الخاصة،

(١) انظر دكتور سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٥٦٨.

(٢) انظر د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ٥٦٨.

(٣) ابن خلدون: المصدر السابق ج ٤ ص ٢٠٤.

والتي بلا شك لا يتحمل مسؤوليتها وحده، وإنما هي نتيجة لترانيم متساوية عديدة من عهود سابقة على عهده كما يرى الأستاذ الدكتور سعد زغلول عبد الحميد، فضلاً عن تضخيمها، وإن منها ما نسب إليه افتراء إذ أن أبطالها شخصيات أخرى<sup>(١)</sup>، فإن له من الحسنات والأعمال المحمودة الكثير الكثير التي تتضاءل أمامها تلك الهمجوات إلى حد أن الفريق الأول من المؤرخين أسقطوها من روایاتهم، فنجد مؤرخنا الكبير ابن الأثير مثلاً، قد نظر إليه من زاوية حياته العامة ولم يلتفت إلى حياته الخاصة رغم معرفته بما ذكره الرقيق عنه على اعتبار أنه قول ظالم وافتراء أو غير واقعي على أقل تقدير.

وعلى أية حال، يكفي الأمير إبراهيم إجماع المؤرخين على الشهادة له بحسن السيرة خلال السنوات السبع الأولى من حكمه وهي تساوي عهداً يأكمله من عهود الكثرين من أسلافه، كما يقول الأستاذ الدكتور سعد زغلول عبد الحميد<sup>(٢)</sup>، ثم حسن خاتمته حينما تاب وأناب وتنازل عن الحكم وتقزهد وليس الخشن من الشياب ووهب نفسه للجهاد حيث وافته منيته مجاهداً في أرض العدو.

والحمد لله رب العالمين

---

(١) انظر د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١٥٢.

(٢) انظر د. سعد زغلول عبد الحميد: المرجع السابق ج ٢ ص ١٥٥.



## ثبات المصادر والمراجع

- ١ - ابن الأثير: (أبو الحسن عز الدين علي بن أبي الكرم محمد الشيباني) ت ٦٢٠هـ الكامل في التاريخ، دار الكتاب العربي، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٩٨٠.
- ٢ - أرسلان: (الأمير شكيب). تاريخ غزوات العرب في فرنسا وسويسرا وإيطاليا وجزائر البحر المتوسط، دار مكتبة الحياة، بيروت، ١٩٦٦.
- ٣ - البكري: (أبو عبد الله بن عبد العزيز الأندلسي) ت ٤٨٧هـ. المغرب في ذكر بلاد إفريقيا والمغرب، جزء من كتاب المسالك والعمالك، نشره دي سلان، الجزائر، ١٩١١.
- ٤ - ابن جبلجل: (أبو داود سليمان بن حسان الأندلسي) (كان حياً سنة ٣٨٤هـ). طبقات الأطباء والحكماء، تحقيق فؤاد سيد، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، الطبعة الثانية، ١٩٨٥.
- ٥ - الجنحاني: (د. الحبيب). المترقب الإسلامي - الحياة الاقتصادية والاجتماعية (٣-٤٢٤هـ / ١٠-٩٠م)، الدار التونسية للنشر، ١٩٧٨.
- ٦ - جولييان: (شارل أندرى). تاريخ إفريقيا الشمالية، ترجمة محمد مزالى والبشير سلامه، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٧٨.
- ٧ - حسين: (د. ممدوح). إسماعيل بن يوسف الطلاء المنجم - شيخ الكيميائين بالقيروان، مجلة العربي، عدد ٣٢٨، آذار (مارس) ١٩٨٦.

- ٨- الحموي: (أبو عبد الله شهاب الدين ياقوت بن عبد الله) ت ٦٢٦ هـ.  
معجم البلدان، دار صادر-دار بيروت، بيروت، ١٩٥٧.
- ٩- الخشني: (محمد بن الحارث). طبقات علماء إفريقيا، الجزائر، ١٩١٤.
- ١٠- ابن الخطيب: (لسان الدين محمد بن عبد الله السلماني) ت ٥٧٧٦.  
أعمال الأعلام فيما يوحي قبل الاحتلال من ملوك الإسلام وما يجر ذلك من شجون الكلام، الجزء الثالث، تحقيق د. أحمد مختار العبادي ومحمد إبراهيم الكتани، دار الكتاب، الدار البيضاء، ١٩٦٤.
- ١١- ابن خلدون: (أبو زيد ولي الدين عبدالرحمن) ت ٨٠٨ هـ. كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر، طبعة بولاق، القاهرة، ١٩٧١ م.
- ١٢- الدباغ: (أبو زيد عبد الرحمن بن محمد الانصاري الأسيدي) ت ٦٩٦ هـ. معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان، أكمله وعلق عليه أبو الفضل أبو القاسم بن عيسى بن ناجي التنوخي (ت ٨٣٩ هـ)، ٣ أجزاء، الجزء الأول: تحقيق وتعليق إبراهيم شبوج، مكتبة الشانجي، القاهرة ١٩٦٨. الجزء الثاني: تحقيق د. محمد الأحمدي أبو النور ومحمد ماضور، مكتبة الشانجي، القاهرة - المكتبة العتيقة، تونس، بدون تاريخ. الجزء الثالث: تحقيق وتعليق محمد ماضور، المكتبة العتيقة، تونس ١٩٧٨.
- ١٣- ابن أبي دينار: (أبو عبد الله محمد بن أبي القاسم الرعيني القيرواني)  
(كان حياً في أواخر القرن الحادى عشر للهجرة). المؤسس في تاريخ

إفريقيا وتونس، تحقيق وتعليق محمد شمام، المكتبة العتيقة،  
تونس، ١٩٦٨.

١٤- الزبيدي: (أبو بكر محمد بن الحسن الزبيدي الأندلسي) ت ٣٧٩  
طبقات النحويين واللغويين، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار  
المعارف بمصر، القاهرة، بدون تاريخ.

١٥- السراج: (محمد بن محمد الأندلسي الوزير) ت ١١٤٩هـ. الحل  
الستديسية في الأخبار التونسية، تحقيق وتقديم محمد الحبيب  
الهيلة، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٧٠.

١٦- سوسي: (نجاة باشا (ولدت)). التجارة في المغرب الإسلامي من  
القرن الرابع إلى القرن الثامن للهجرة، منشورات الجامعة التونسية،  
كلية الآداب والعلوم الإنسانية، تونس، ١٩٧٦.

١٧- ابن أبي الضياف: (أبو العباس أحمد بن الحاج بالضياف بن عمر بن  
نصر) ت ١٢٩١هـ إتحاف أهل زمان بأخبار ملوك تونس وعهد  
الأمان، الجزء الأول، الدار التونسية للنشر، الطبعة الثانية، تونس،  
١٩٧٦.

١٨- عبد الحميد: (د. سعد زغلول). تاريخ المغرب العربي، منشأة  
المعارف، الإسكندرية، ١٩٧٩.

١٩- عبد الوهاب: (حسن حسني) - خلاصة تاريخ تونس، الدار التونسية  
للنشر، تونس، ١٩٧٦. - شهيرات التونسيات، مكتبة المنار، الطبعة  
الثانية، تونس، ١٩٦٥. - ورقات عن الحضارة العربية يا فريقيا  
التونسية، مكتبة المنار، الطبعة الثانية، تونس، ١٩٧٢.

- ٢٠- ابن عذاري: (أحمد المراكشي) (كان حياً سنة ٧١٢هـ). البيان المغرب في أخبار ملوك الأندلس والمغرب، الجزأين الأول والثاني في ٤ مجلدات، منشورات دار الثقافة، بيروت، ١٩٦٧. المجلدين الأول والثاني: تحقيق ومراجعة ج. س. كولان. أ. ليفي بروفنسال. المجلد الثالث: تحقيق أ. ليفي بروفنسال. المجلد الرابع: تحقيق د. إحسان عباس.
- ٢١- عياض: (القاضي أبو الفضل عياض بن موسى بن) ت ٥٤٤هـ. ترتيب المدارك وتقرير المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، مقتطفات منه، بعنوان: (تراجم أغلبية من المدارك)، تحقيق د. محمد الطالبي، نشر الجامعة التونسية، تونس ١٩٦٨.
- ٢٢- أبو الفدا: (الملك المؤيد عماد الدين إسماعيل) ت ٧٣٢هـ. المختصر في تاريخ البشر، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت، بدون تاريخ.
- ٢٣- المالكي: (أبو بكر عبد الله بن أبي عبد الله) (كان حياً في أواسط القرن الخامس للهجرة). رياض النقوس في طبقات علماء القبروان وإفريقية وزهادهم وعبادهم ونساكهم وسير من أخبارهم وفضائلهم وأوصافهم، الجزء الأول، تحقيق د. حسين مؤنس، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة ١٩٥١، والباقي مخطوط.
- ٢٤- الثويري: (شهاب الدين أحمد) ت ٧٣٣هـ. نهاية الأرب في فنون الأدب، الجزء الخاص بتاريخ المغرب والأندلس، مخطوط مصور، كلية الآداب - جامعة الإسكندرية رقم ٢٤م.
- ٢٥- هويكنز (ج. ف. ب.). النظم الإسلامية في المغرب في القرون

الوسطى، تعریب د. أمین توفیق الطیبی، الدار العربیة للكتاب، لیبیا  
- تونس، ١٩٨٠.

٢٦- الوزان: (الحسن بن محمد المعروف بليون الإفريقي) ت (في حدود ١٥٥٠م). وصف إفريقيا الشمالية، تعریب عبد الرحمن حمیده،  
مراجعة د. علي عبد الواحد، نشر جامعة الإمام محمد بن سعود  
الإسلامية، الرياض، ١٣٩٩هـ.

## الفهرس

| الموضوع                              | الصفحة |
|--------------------------------------|--------|
| المقدمة . . . . .                    | ٥      |
| مدخل تاريخي . . . . .                | ٩      |
| اعتلاء إبراهيم سدة الحكم . . . . .   | ١٣     |
| إفريقية في ظل عهد جديده . . . . .    | ١٨     |
| متاعب إبراهيم الثاني . . . . .       | ١٩     |
| إصلاحاته المالية والإدارية . . . . . | ٢٧     |
| انتعاش الحياة الاقتصادية . . . . .   | ٤٢     |
| الزراعة . . . . .                    | ٤٣     |
| الصناعة . . . . .                    | ٤٨     |
| التجارة . . . . .                    | ٥٣     |
| أعماله العمرانية . . . . .           | ٦٢     |
| النهضة العلمية . . . . .             | ٦٥     |
| العلوم الدينية واللسانية . . . . .   | ٦٩     |
| العلوم العقلية والتجريبية . . . . .  | ٧٧     |
| استجلاب الكتب . . . . .              | ٧٧     |
| حركة الترجمة . . . . .               | ٨٠     |
| اجتذاب العلماء . . . . .             | ٨٢     |
| جامعة بيت الحكمة . . . . .           | ٨٣     |

| رقم الصفحة | الموضوع                             |
|------------|-------------------------------------|
| ٩١         | صناعة الورق .....                   |
| ٩٣         | الحركة الفتية .....                 |
| ٩٣         | استئناف حركة الفتوحات .....         |
| ١١٥        | إبراهيم الثاني في نظر التاريخ ..... |
| ١٢٥        | ثبات المصادر والمراجع .....         |
| ١٣١        | الفهرس .....                        |